
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 عرب 760:  رمز المقرر                                قراءات معاصرة للتراث    :اسم المقرر

                           وآدابها اللغة العربية:  القسم العلمي
ة  في سففففففففففدكتوراه الفل :  البرنااجما اادااج  مي

   الدراسات اللغوية

 اللغات والعلوم الإنسانية:  الكلية

 الأول:  الفصل الدراسي                            1446:  العجم الدراسي

 عبد العزيز المسعودي :  منسق المقرر عبد العزيز المسعودي :  أستجذ المقرر

 1:  عد  الشعب                      المقر الرئيس:  مكجن تقد م المقرر

 5  :عد  الطلاب )الذ ن بدأوا المقرر(

 4  :عد  الطلاب )الذ ن أنهوا المقرر(

                      1446 -06-28  تجر خ إعدا  التقر ر:



 

2 
 

 المحتو جتجدول 

 3 ................................................................................................................. الطلابأ. نتجئا 

 3 ....................................................................................................... ب. نواتا التعلم للمقرر

 5 ....................................................................................... ج. الموضوعجت التي لم  تم تغطيتهج

 5 .......................................................................................... . خطة تطو ر المقرر )إن وجدت(

 

 

 

  



 

3 
 

 :نتجئا الطلاب. أ

 :توز ع التقد رات. 1

 
 توزيع الحالات التقديرات

 مستمر محروم هـ    + ج ج+ ب ب+ أ أ+
غير 

 مكتمل
 نججح

راس

 ب
 منسحب

عدد 

 الطلاب
 1 2 1         4    

النسبة 

 المئوية
   25   50   25          

 

100 
    

 :التعليق على نتجئا الطلاب. 2

 (.-إن وجدت -)متضمناً العوامل التي أثرت على النتائج 

 

  نتائج ممتازة 
 

 :نواتا التعلم للمقرر. ب

 :قيجس نواتا التعلم للمقرر. 1

 المقرر نواتا تعلم

رمز نجتا 

التعلم 

المرتبط 

من 

 لبرنجماا

 طرق التقييم

 نتيجة التقييم

 التعليق على نتجئا القيجس
المستوى 

المستهد

 ف

المستوى 

 الفعلي

 المعرفة والفهم 1

1.1 

يستحضر المبادئ 
والمفاهيم المحددة 

لإطار المسألة )تراث 
 (قراءة -معاصرة –

 جدا جيدّة 70 90 الاختبارات 1.1

1.2 

 بين الخلفية ــ 

النظر ة للقراءة 

 .المعتمدة

 جدا جيدّة 60 80 الاختبارات 1. 2

1 .3  

 صف ــ 

الضرورة 

الملزمة لقراءة 

التراث قراءة 

معجصرة في 

ضوء مج  وفرّه 

العصر من 

إمكجنجت المعرفة  

 والمنها. 

 جدا جيدّة 70 90 تقييم البحوث 1. 3

       

 المهجرات 2



 

4 
 

 المقرر نواتا تعلم

رمز نجتا 

التعلم 

المرتبط 

من 

 لبرنجماا

 طرق التقييم

 نتيجة التقييم

 التعليق على نتجئا القيجس
المستوى 

المستهد

 ف

المستوى 

 الفعلي

2.1 

التمج ز بين   حللّ

تلك القراءات 

المعجصرة 

 .للتراث

   جيدّة 60 80 الاختبارات 2. 1

2.2 

 قوّم جهو  ــ 

القراءة انطلاقج من 

 المدوّنة المعتمدة.

 جدا جيدّة 70 90 الاختبارات 2.2

3. 2  

 ستنبط منطلقجت ــ 

القراءات المتعمّقة 

للتراث ومنطلقجت 

القراءات 

 المعجصرة.

 جدا جيدّة 80 90 تقييم البحوث 2.3

4 .2 

 ستخدم القراءات ــ 

في ضوء المعتمد 

والمستجد من تلك 

 المنطلقجت.

 جيد 60 90 تقييم البحوث 2. 4

 القيم والاستقلالية والمسؤولية 3

3.1 

 لتزم بأخلاقيجت 

المنها العلمي 

في قراءته لتكل 

القراءات ونقده 

 لهج.

 جيد 50  70 تقييم البحوث 3. 1

3.2 

 قو  زملاءه في 

أعمجل مشتردة 

في مججل 

 تخصص المقرّر.

 جيد 50 70 تقييم البحوث 3. 2

3.3 

 ظهر المسؤولية 

الذاتية تججه 

التعلم الذاتي 

 والمستمرّ.

 ممتاز 60 70 تقييم البحوث 3.3

4 .3       

 

 :التوصيجت. 2

 لا شيء

 

 



 

5 
 

 :الموضوعجت التي لم  تم تغطيتهج. ج

 الموضوعجت
 أسبجب

 الاختلاف/عدم التغطية

 مدى تأثيرهج

 على مخرججت التعلم
 الإجراءات التعو ضية

    االا  توجد  

    

    

    

 

 )إن وجدت( :خطة تطو ر المقرر.  

 الدعم المطلوب الإجراءات التوصيجت

   لا شيء  .1

2.     

3.     

  السنويفي تقرير البرنامج  وتضمينها يجب مناقشة الخطة في مجلس القسم

 

 



١٤٤٦-١٢-٢٢التاريـخ :
الصفحة :

Qassim Universityجامعة القصيم
Date 
Page 

:
:

١٨-٠٦-٢٠٢٥
١/٤ ٤/١

٤٫٢٢ 

 كانت الخطوط الأساسية (بما في ذلك المعلومات والمهارات التي صمم المقرر 
لتطويريها) واضحة بالنسبة لي.

 كانت متطلبات النجاح في المقرر (بما في ذلك الواجبات التي يتم التقييم بناء عليها،
ومحكات التقييم) واضحة بالنسبة لي.

 كانت مصادر مساعدتي في المقرر (بما في ذلك الساعات المكتبية لعضو هيئة 
التدريس، والمراجع) واضحة بالنسبة لي.

غير موافق بشدةغير موافقغير متأكدموافقموافق بشدة

٤

٤٫٣٣

٤٫٣٣

٠ ٠ ١١٫١١ ٥٥٫٥٦ ٣٣٫٣٣ 

٣٣٫٣٣٣٣٫٣٣٣٣٫٣٣٠٠

٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠

٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠

المتوسط
الحسابي

المجموع

بنود التقييم

١

٢

٣

م

اللغات والعلوم الإنسانيةالـكــلـيـة : 

أسئلة خاصة ببداية المقرر

ككككك %%%%%
١١١٠٠

١٢٠٠٠

١٢٠٠٠

ن

٣

٣

٣

٠ ٠ ١ ٥ ٣ 

قراءات معاصرة للتراثاسـم المقـرر : 
ARAB٧٦٠رمـز المـقــرر : 

عبدالعزيز محمد علي المسعودي

اللغة العربية وآدابهاالقسم المسئول عن تدريس المقرر :    
نظريطبيعة النشاط بالمقرر :   
١٣٩٤٤رقم المقرر :   

تقييم مقررات العام الجامعي ١٤٤٦ /١٤٤٧هـ الفصل الأول ١٤٤٦

النسبة %

٨٠

٨٦٫٦

٨٦٫٦

٣عدد المسجلين :   

٨٤٫٤ 
التقدير : جيد جدا

 

أســتــاذ المـقــرر : 



١٤٤٦-١٢-٢٢التاريـخ :
الصفحة :

Qassim Universityجامعة القصيم
Date 
Page 

:
:

١٨-٠٦-٢٠٢٥
٢/٤ ٤/٢

٣٫٩٢ 

 كان تنفيذ المقرر والأشياء التي طلب مني أداؤها متسقة مع الخطوط الأساسية 
للمقرر.

 كان عضو هيئة التدريس ملتزما بإعطاء المقرر بشكل كامل (مثل: بدأ المحاضرات 
في الوقت المحدد، تواجد عضو هيئة التدريس بشكل دائم، الإعداد الجيد للمواد 

المساعدة في التدريس، وهكذا)
 لدى عضو هيئة التدريس الذي يقوم بتقديم هذا المقرر إلمام كامل بمحتوى المقرر.

 كان عضو هيئة التدريس موجودا للمساعدة خلال الساعات المكتبية.
 كان عضو هيئة التدريس متحمسا لما يقوم بتدريسه.

 كان عضو هيئة التدريس مهتما بمدى تقدمي وكان معينا لي.
 كان كل ما يقدم في المقرر حديثا ومفيدا (النصوص المقروءة، التلخيصات، 

المراجع، وما شابهها).
 كانت المصادر التي احتاجها في هذا المقرر متوافرة كلما كنت أحتاج إليها.

 كان هناك استخدام فعال للتقنية لدعم تعليمي في هذا المقرر.
 وجدت تشجيعا لإلقاء الأسئلة وتطوير أفكاري الخاصة في هذا المقرر.

 شجعت في هذا المقرر على تقديم أفضل ما عندي.
 ظلل خانة غير متأكد.

 ساعدت الأشياء التي طلبت مني في هذا المقرر (الأنشطة الصفية، المعامل، 
وهكذا) في تطوير معرفتي ومهاراتي التي يهدف المقرر لتعليمها.

 كانت كمية العمل في هذا المقرر متناسبة مع عدد الساعات المعتمدة المخصصة  
للمقرر.

 قدمت لي درجات الواجبات والاختبارات في هذا المقرر خلال وقت معقول.
 كان تصحيح واجباتي واختباراتي عادلا ومناسبا.

 وضحت لي الصلة بين هذا المقرر والمقررات الأخرى بالبرنامج (القسم).

غير موافق بشدةغير موافقغير متأكدموافقموافق بشدة

٤

٤

٤٫٣٣
٥
٤

٤٫٣٣
٤٫٣٣

٤٫٣٣
٤٫٣٣
٣٫٦٧
٤٫٣٣
١٫٦٧
٤٫٣٣

٤٫٣٣

٢٫٦٧
٢٫٦٧
٤٫٣٣

٧٫٨٤ ٥٫٨٨ ٩٫٨٠ ٣٩٫٢٢ ٣٧٫٢٥ 

٣٣٫٣٣٣٣٫٣٣٣٣٫٣٣٠٠

٦٦٫٦٧٠٠٣٣٫٣٣٠

٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠
١٠٠٠٠٠٠

٣٣٫٣٣٣٣٫٣٣٣٣٫٣٣٠٠
٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠
٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠

٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠
٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠
٣٣٫٣٣٠٦٦٫٦٧٠٠
٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠

٠٠٣٣٫٣٣٠٦٦٫٦٧
٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠

٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠

٣٣٫٣٣٠٠٣٣٫٣٣٣٣٫٣٣
٣٣٫٣٣٠٠٣٣٫٣٣٣٣٫٣٣
٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠

المتوسط
الحسابي

المجموع

بنود التقييم

١

٢

٣
٤
٥
٦
٧

٨
٩

١٠
١١
١٢
١٣

١٤

١٥
١٦
١٧

م

اللغات والعلوم الإنسانيةالـكــلـيـة : 

أسئلة خاصة بما حدث خلال المقرر

ككككك %%%%%
١١١٠٠

٢٠٠١٠

١٢٠٠٠
٣٠٠٠٠
١١١٠٠
١٢٠٠٠
١٢٠٠٠

١٢٠٠٠
١٢٠٠٠
١٠٢٠٠
١٢٠٠٠
٠٠١٠٢
١٢٠٠٠

١٢٠٠٠

١٠٠١١
١٠٠١١
١٢٠٠٠

ن

٣

٣

٣
٣
٣
٣
٣

٣
٣
٣
٣
٣
٣

٣

٣
٣
٣

٤ ٣ ٥ ٢٠ ١٩ 

قراءات معاصرة للتراثاسـم المقـرر : 
ARAB٧٦٠رمـز المـقــرر : 

عبدالعزيز محمد علي المسعودي

اللغة العربية وآدابهاالقسم المسئول عن تدريس المقرر :    
نظريطبيعة النشاط بالمقرر :   
١٣٩٤٤رقم المقرر :   

تقييم مقررات العام الجامعي ١٤٤٦ /١٤٤٧هـ الفصل الأول ١٤٤٦

النسبة %

٨٠

٨٠

٨٦٫٦
١٠٠
٨٠

٨٦٫٦
٨٦٫٦

٨٦٫٦
٨٦٫٦
٧٣٫٤
٨٦٫٦
٣٣٫٤
٨٦٫٦

٨٦٫٦

٥٣٫٤
٥٣٫٤
٨٦٫٦

٣عدد المسجلين :   

٧٨٫٤١ 
التقدير : جيد

 

أســتــاذ المـقــرر : 



١٤٤٦-١٢-٢٢التاريـخ :
الصفحة :

Qassim Universityجامعة القصيم
Date 
Page 

:
:

١٨-٠٦-٢٠٢٥
٣/٤ ٤/٣

٤٫٤٢ 

 ما تعلمته في هذا المقرر مهم وسيفيدني مستقبلا.
 ساعدني هذا المقرر على تحسين قدرتي على التفكير وحل المشكلات بدلا من حفظ 

المعلومات فقط.
 ساعدني هذا المقرر على تحسين مهاراتي في العمل على شكل فريق.

 ساعدني هذا المقرر على تحسين قدرتي على الاتصال بفاعلية.

غير موافق بشدةغير موافقغير متأكدموافقموافق بشدة

٤٫٦٧
٤٫٣٣

٤٫٣٣
٤٫٣٣

٠ ٠ ٠ ٥٨٫٣٤ ٤١٫٦٧ 

٦٦٫٦٧٣٣٫٣٣٠٠٠
٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠

٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠
٣٣٫٣٣٦٦٫٦٧٠٠٠

المتوسط
الحسابي

المجموع

بنود التقييم

١
٢

٣
٤

م

اللغات والعلوم الإنسانيةالـكــلـيـة : 

تقويم المقرر

ككككك %%%%%
٢١٠٠٠
١٢٠٠٠

١٢٠٠٠
١٢٠٠٠

ن

٣
٣

٣
٣

٠ ٠ ٠ ٧ ٥ 

قراءات معاصرة للتراثاسـم المقـرر : 
ARAB٧٦٠رمـز المـقــرر : 

عبدالعزيز محمد علي المسعودي

اللغة العربية وآدابهاالقسم المسئول عن تدريس المقرر :    
نظريطبيعة النشاط بالمقرر :   
١٣٩٤٤رقم المقرر :   

تقييم مقررات العام الجامعي ١٤٤٦ /١٤٤٧هـ الفصل الأول ١٤٤٦

النسبة %

٩٣٫٤
٨٦٫٦

٨٦٫٦
٨٦٫٦

٣عدد المسجلين :   

٨٨٫٣ 
التقدير : جيد جدا

 

أســتــاذ المـقــرر : 



١٤٤٦-١٢-٢٢التاريـخ :
الصفحة :

Qassim Universityجامعة القصيم
Date 
Page 

:
:

١٨-٠٦-٢٠٢٥
٤/٤ ٤/٤

٤ 
 أشعر بالرضا بشكل عام عن مستوى جودة هذا المقرر.

غير موافق بشدةغير موافقغير متأكدموافقموافق بشدة

٤
٠ ٠ ٣٣٫٣٣ ٣٣٫٣٣ ٣٣٫٣٣ 
٣٣٫٣٣٣٣٫٣٣٣٣٫٣٣٠٠

المتوسط
الحسابي

المجموع

بنود التقييم

١

م

اللغات والعلوم الإنسانيةالـكــلـيـة : 

التقويم العام

ككككك %%%%%
١١١٠٠

ن

٣
٠ ٠ ١ ١ ١ 

قراءات معاصرة للتراثاسـم المقـرر : 
ARAB٧٦٠رمـز المـقــرر : 

عبدالعزيز محمد علي المسعودي

اللغة العربية وآدابهاالقسم المسئول عن تدريس المقرر :    
نظريطبيعة النشاط بالمقرر :   
١٣٩٤٤رقم المقرر :   

تقييم مقررات العام الجامعي ١٤٤٦ /١٤٤٧هـ الفصل الأول ١٤٤٦

النسبة %

٨٠

٣عدد المسجلين :   

٨٠ 
التقدير : جيد جدا

 

المجموع الكلي للاستبيانة

٤٫١٤ 

٨٢٫٧٨ 

التقدير : جيد جدا

المعدل الكلي للمتوسط الحسابي

المعدل الكلي للمتوسط النسبة

أســتــاذ المـقــرر : 

المجموع الكلي للاستبيان المحاضر

٤٫١٤ 

٨٢٫٧٨ 

التقدير : جيد جدا

المعدل الكلي للمتوسط الحسابي

المعدل الكلي للمتوسط النسبة















































1 
 

  المملكة العرȋية السعودية

  وزارة التعليم            

  جامعة القصيم        

  ɠلية اللغات والعلوم الإɲسانية 

  الدراسات اللغوʈة     

  

  :بحث Ȋعنوان

ʏقراءة اݍݨاحظ من منظور ݯݨاڊ  

  » عرض نقدي لنماذج من البحوث«

  

  إعداد الطالب 

  خالد فرحان صياف الع؇قي 

  اݍݨامڥʏالرقم 

461115521  

  إشراف الأستاذ الدكتور 

  عبد العزʈز محمد عڴʏ المسعودي 

  م ɸ- 2024ـ1446

  
   

12
أطال في المقدمات النظرية  فلم تحظ نماذج 
القراءات الحجاجية لنصوص  الجاحظ بما يكفي من العناية



2 
 

بسم االله الرحمن الرحيم 

  

   



3 
 

  المقدمة

حَا بالɺمم نحو المعاڲʏ، وسَمَا بالعقول صوبَ الأعاڲʏ، وܥݵر لنا الفكر 
َ
Ȋسم الله الكرʈم المتعاڲʏ؛ ن

ا عن  
ً
الفكرَ إذا تبحر ࢭʏ أعماق البحث العل׿ܣ الرص؈ن، باحث لننظرَ ونتأملَ، فنعملَ، وما أرفعَ 

  :ʄعاڲȖ الله  قال  الدف؈ن!  فقد  والك؇ق  ُ  اللؤلوء  َّ଻ عِ 
َ
مَ  يَرْف

ْ
عِل

ْ
ال وتُوا 

ُ
أ ذِينَ 

َّ
وَال مْ 

ُ
مِنك آمَنُوا  ذِينَ 

َّ
ال

، ثم الصلاة والسلام عڴʄ سيدِ الأنȎياء والمرسل؈ن محمد بنِ عبد الله الصادق  ]11[اݝݨادلة:  دَرَجَاتٍ 

  أما Ȋعد: ،الأم؈ن 

 ڈم من يجعله قاسمً فمٔ  مفɺوم اݍݱݨاج قديما وحديثا؛Ȗعدد وتباين  فقد  
ً
ɠا ب؈ن اݍݨدل  ا مش؅ف

   واݍݵطابة،
ً
ذا مفɺوم أعمق وأدق من    ا ومٔڈم من يجعله حوارً ،  ا لݏݨدلومٔڈم من يجعله مرادف

، وɸو ما ʇعكسه  »اݍݨاحظ«عند  ݨاج  مفɺوم اݍݱِ ؄فز  ي،  فاɸيم. ومن ب؈ن ɸذه المالمفاɸيم السابقة

"اݍݨ البحث  البحوثعنوان  من  لنماذج  نقدي  عرض   ʏݯݨاڊ منظور  من  ɸذا ".  احظ  يجمع 

ب؈ن   نقدي البحث  وعرض  العل׿ܣ،  نتاجه   ʏࢭ  ʏݯݨاڊ منظور  من  اݍݨاحظية  النظرʈة  دراسة 

الۘܣ تناولت ɸذا الموضوع وقد تم اختيار ɸذا الموضوع كجزء من متطلبات    .للبحوث السابقة 

  ʏعڴ محمد  العزʈز  عبد  الدكتور  الأستاذ  إشراف  تحت  لل؅فاث"  معاصرة  "قراءات  مقرر 

  ࢭʏ جامعة القصيم. الأستاذ ،المسعودي 

  أهمية البحث: 

منݤݮ    ݯݨاڊʏ، باستخداممن منظور    »اݍݨاحظ« تكمن أɸمية ɸذا البحث ࢭʏ ترك؈قه عڴʄ دراسة  

مجموعة من الباحث؈ن الذين تناولوا ɸذا   مستعرضًا أعمالالقراءة،  عل׿ܣ دقيق لتجنب أخطاء  

   الموضوع.

  منهج الدراسة

المنݤݮ   ʄالبحث عڴ ب  إذ  ؛لنقدي ا   الوصفي  ʇعتمد  يجري نموذج  ɠل  وصف  يقوم  ثم  عڴʄ حدة، 

  ، مركزًا عڴʄ أوجه الȘشابه والاختلاف بئڈا.ɸذه النماذجمقارنة ب؈ن 

  



4 
 

  مشكلات البحث 
  تتمثل مشكلات البحث فيما يأȖي: 

 ي قديمً س: مȌي والغرȌالفكر العر ʏوم اݍݱݨاج ࢭɺا مف 
ً
  ؟ اا وحديث

  :؟ همرجعيات اݍݱݨاج عندوما  ؟اݍݨاحظ من س  

   :من خلال نتاجه العل׿ܣكيف نظر س ʏ؟الباحثون لݏݨاحظ من منظور ݯݨاڊ  

   :من منظور  س اݍݨاحظ  تناولت  الۘܣ  النماذج  تلك  ب؈ن  والاختلاف  الشبه  أوجه  ما 

ʏ؟ݯݨاڊ  

 و 
ً
ا من أɸمية البحث، ومنݤݨيته اݝݰددة، وتحديد إشɢالاته البحثية، ɠان من الضروري انطلاق

  مسارɸا العل׿ܣ. وضع أɸداف واܷݰة لتوجيه الدراسة نحو 

  أهداف البحث:
 ف بʈوم اݍݱݨاجـ«التعرɺي قديمً  »مفȌي والغرȌالفكر العر ʏࢭ 

ً
 . اا وحديث

 ف بʈهومرجعيات اݍݱݨاج عند »اݍݨاحظ«التعر. 

 احظاݍݨ« عرض وصفي لنماذج من البحوث تناولت« ʏمن منظور ݯݨاڊ . 

 من منظور  »اݍݨاحظ« لنماذج الۘܣ تناولتلنقدي  تحليلʏݯݨاڊ . 

   أقسام البحث:

 :ف بـ«ا  المبحث الأولʈوم اݍݱݨاجلتعرɺي قديمً » مفȌي والغرȌالفكر العر ʏࢭ 
ً
  . اا وحديث

 :يɲاݍݨاحظ«رجعيات اݍݱݨاج عند م المبحث الثا«. 

 :احظاݍݨ« بحوث تناولت المبحث الثالث« ʏمن منظور ݯݨاڊ .   

 :عȊالتحليل والنقد المبحث الرا. 

 اݍݵاتمة .  

  المراجعقائمة.  

 رسɺالف.  

  وآخر دعوانا الحمد الله رب العالمين 

  

  



5 
 

  الأول  المبحث

ا قديمًا والغرȌي العرȌي الفكر  ࡩʏ» اݍݱݨاج مفɺوملتعرʈف بـ« ا
ً
  )1( وحديث

  
العرȌي       الفكر   ʏࢭ تنوع  حيث  والمɢان،  الزمان  ع؄ف  متعددة  مستوʈات   ʏࢭ وتباين  اختلف  اݍݱݨاج  مفɺوم 

قديمً  واختلف     اوالغرȌي، 
ً
النظر  اوحديث وجɺات  واختلاف  المعطيات  Ȗعدد   ʄإڲ التغ؈ف  ɸذا  سȎب  وʉعود   .

  وارتباطه بالعلوم اݝݵتلفة. 

وȋناءً عڴʄ ذلك، ٱڈدف البحث إڲʄ استكشاف مفɺوم اݍݱݨاج وتطوره Ȋعمق ࢭʏ الفكر العرȌي والغرȌي، ع؄ف  

  لدراسة رؤʈة اݍݨاحظ من منظور ݯݨاڊʏ شامل. امراحل زمنية متعاقبة، تمɺيدً 

  
 : قديما العرȌي الفكر  ࡩʏ اݍݱݨاج مفɺوم من نماذج -

 ب؈ن:  )٢٥٥  ت(  اݍݨاحظȘر  تɸفه  خلال  من  اݍݨاحظ  عند  اݍݱݨاج  مظاʈعرȖ  اسم: "فالبيان  للبيان  

  إڲʄ  السامع   يفغۜܣ  حۘܢ  الضم؈ف،   دون   اݍݱݨاب  وɸتك   معۚܢ،  قناع   لك   كشف   ءۜܣء   لɢل   جامع 

  فبأي  والإفɺام،  الفɺم :  ɸو  إنما   والسامع،  القائل  يجري   إلٕڈا   الۘܣ  والغاية  الأمر  مدار   لأن  حقيقته،

  من   انتقل  فاݍݨاحظ،  )2( "الموضع   ذلك  ࢭʏ  البيان  ɸو  فذلك  المعۚܢ  عن  وأوܷݰت  الإفɺام،  بلغت  ءۜܣء

  . اوسيأȖي بيان ذلك لاحقً  ،اللغة ࢭʏ باݍݱݨاج والاɸتمام الإجراǿي البعد إڲʄ للغة التواصڴʏ البعد

  
 ب  ابنɸـ٣٣٧  ت(  وɸ  :(وجوه    من ʏان ࢭɸال؄ف) العلماء الأوائل الذين تناولوا اݍݱݨاج من خلال مصنفه

عند    فاݍݨدلالبيان)   اݍݱݨاج  يقابل  ما  وɸو  اݍݨدل    »وɸب  ابن«واݝݨادلة  "وأما  بقوله:  عرفه 

في اݍݱݨة  لإقامة  به  يقصد  قول  فɺما  اعتقاد    ماواݝݨادلة  فيه    ࢭʏ   وʉستعمل  المتجادل؈ن،اختلف 

وࢭʏ    ،الاعتذارات  من  والتنصل  واݍݵصومات،  اݍݰقوق   وࢭʏ  والديانات،  المذاɸب الشعر   ʏࢭ وʈدخل 

  . خلافية مسائل  ࢭʏ ووقوعه اݍݨدل من المقصد تناول  وɸب فابن، )3( الن؆ف"

  
  العرȌي الفكر  ࡩʏ اݍݱݨاج مفɺوم من نماذج -

ً
  : ا حديث

 عدعبدالرحمن:    طهʇُ  » من الدارس؈ن العرب الذين عاݍݨوا مسألة اݍݱݨاج بوصفه    »عبدالرحمن  طه

وɠانت اɸتماماته باݍݱݨاج اللغوي من منطلق فلسفي    ،أبرز آلية لغوʈة ʇستخدمɺا المرسل للإقناع

ʏمصنف؈ن  ،جدڲ  ʏࢭ ɸما:وقدمɺا  و  ،  الكلام)  علم  وتجديد  اݍݰوار  أصول   ʏأو  (ࢭ والم؈قان  (اللسان 

"   »عبدالرحمن  طه«  عرفف  ،العقڴʏ)  التɢوثر بقوله:   الغ؈ف  إڲʄ  موجه  به  منطوق   ɠل  ɸواݍݱݨاج 

: "وحد اݍݱݨاج أنه فعالية تداولية  وʈقول   .)4( "علٕڈا  الاع؅فاض  له  يحق  مخصوصة  دعوى   لإفɺامه

 
، العدد  14، المجلد  2024صابر، توانا قادر، مفهوم (الحجاج) بين الماضي والحاضر عند العرب والغرب، مركز بابل للدراسات الإنسانية، نيسان    1
2. 
 . 2952المرجع السابق، ص  2
 . 2954المرجع السابق، ص 3
 . 6295المرجع السابق، ص 4



6 
 

إذ يأخذ Ȋع؈ن الاعتبار مقتضيات اݍݰال    ؛فɺو تداوڲʏ لأن طاȊعه الفكري مقامي واجتماڤʏ   ،جدلية

من معارف مش؅فكة ومطالب إخبارʈة وتوجٕڈات ظرفية، وٱڈدف إڲʄ اش؅فاك جماڤʏ ࢭʏ إɲشاء معرفة  

صورٍ   ؛جدل  أيضا  وɸو  اݍݰاجة،  بقدر  اموجɺً   إɲشاءً   علمية ال؅قام   ʄعڴ قائم   ʏإقناڤ ɸدفه   لأن 

   )1( ."الضيقة  ال؄فɸانية البɴيات  من  أوسع استدلالية
 و  اݍݱݨاج"إن    :)2( الغزاوي   بكر  أبوɸ   المؤدية   والأدلة  اݍݱݪݮ  تقديم  ʄيجة  إڲȘمعينة  ن ،   ʏثل ࢭɴو يɸو

إنجاز متواليات من    ،استɴتاجية داخل اݍݵطاب  سلسلاتإنجاز    ʏعبارة أخرى يتمثل اݍݱݨاج ࢭȌو

 .)3( الأقوال Ȋعضɺا ɸو بمثابة اݍݱݪݮ اللغوʈة وȌعضɺا النتائج الۘܣ Ȗستɴتج مٔڈا"

  

 : القديم الغرȌي الفكر  ࡩʏ اݍݱݨاج مفɺوم من نماذج -

  
  عتمد:  ق.م)  ٤٢٧  –  ٣٤٧(  أفلاطونʇ   ل  ااݍݰق واݍݵ؈ف أساسً   يْ معيارَ   أفلاطونɢتفع  ݯݨاج  لɴبه   ي  

الفرد أو اݝݨتمع عڴʄ حد سواء، و٭ڈذا يتܸݳ أن افلاطون اɸتم باݍݱݨاج الأخلاࢮʏ، وɸو ݯݨاج يȘسم  

بالمثالية، ولذلك فاݍݵطابة عند أفلاطون "فعل قوڲʏ أخلاࢮʏ" "من خلال قيادة المتلقي إڲʄ عتبات  

الكرʈمة" السامية والشمائل  القول   ،الأخلاق   ʄإڲ الفلسفة الأفلاطونية    : يقول صابر: "ونخلص  إن 

 اݍݰؠۜܣ   المادي   العالمفلسفة مثالية مفارقة لعالم المادة واݍݰس Ȗعد عالم المثل ɸو الأصل، بʋنما  

والمراوغة    ؛ومشوه  وزائف  مخادع  عالم   ɸو الظن  يحارب   ʏمثاڲ ديۚܣ  منݤݮ  إذن  أفلاطون  فمنݤݮ 

  تȎيحه  لما  اوال؅قييف، وتحقيق المآرب غ؈ف الشرعية Ȋسلطة القول، ومنه فɺو منݤݮ غ؈ف سيا؟ۜܣ، نظرً 

  )4( ."مآر٭ڈا  تحقيق أجل من ملتوʈة  عديدة  وسائل من  السياسة

  
 ت؈ن  من  اݍݱݨاج  أرسطو  تناول :  ق.م)  ٣٨٢  –  ٣٢٢(  أرسطوʈة    ؛متقابلت؈ن  زاوʈة بلاغية ومن زاوʈمن زاو

 دُّ عومن الزاوʈة اݍݨدلية ʇُ  ،فمن الزاوʈة البلاغية يرȋط اݍݱݨاج باݍݨوانب المتعلقة بالإقناع  ؛جدلية

وتنطلق من مقدمات لتصل إڲʄ نتائج ترتبط ٭ڈا بالضرورة.    ،اݍݱݨاج عملية تفك؈ف تتم ࢭʏ بɴية حوارʈة

  بالأرɠان  علاقْڈا  ࢭʏ)  اللوغوس  الباتوس،  الإيتوس،(  :جامستوʈات من اݍݱݨ  ةوقد م؈ق أرسطو ب؈ن ثلاث

  :اݍݵطاȌي للفعل الثلاثة

 الۘܣ  والصورة  اݍݵطيب  Ȋܨݵصية  المتعلقة  اݍݵصائص  يصف:  الإيتوس  -اݍݵطيب  أخلاق .1

 . نفسه عن  يقدمɺا

  لدى  إثارٮڈا  ࢭʏ  اݍݵطيب  يرغب  الۘܣ  الانفعالات  من  مجموعة  ʇشɢل:  الباتوس  -المتلقي  انفعالات .2

 إذ إن الغاية ࢭʏ الٔڈاية ۂʏ التأث؈ف ࢭɸ ʏذا الطرف. ؛المستمع؈ن

 
 . 2956صابر، ص 1
 . هو عالم مغربي وتلميذ للعالم الفرنسي أزولاد ديكرو 2
 . 2960صابر، ص 3
 . 2963المرجع السابق، ص 4



7 
 

اݍݵطاȌي ف؈فتبط    باݍݨان   يمثل  الذي  المنطقي  اݍݱݨاج   ɸو:  اللوغوس .3 ࢭʏ السلوك  العقلاɲي 

.ʏالاستدلال والبناء اݍݱݨاڊ ʄبالقدرة عڴ 

  
-  ʏوم اݍݱݨاج ࡩɺي نماذج من مفȌاݍݰديث الفكر الغر : 

  
 ب؈فلمان  )Perelman  (اɢيȘوتي   )Tyteca  اݍݱݨاج ʏكتا٭ڈما المش؅فك (مصنف ࢭ ʏذان الباحثان ࢭɸ يرى :(

اݍݨديدة)    – "موضوع  نأالبلاغة    تؤدي  أن  شأٰڈا  من  الۘܣ  اݍݵطاب  تقنيات  دراسة  ɸو  اݍݱݨاج: 

  ȋناء ، و   )1( أو أن تزʈد ࢭʏ درجة ذلك الȘسليم"  ،أطروحات  من   علٕڈا   ʇعرض  بما   الȘسليم   إڲʄ   بالأذɸان

ʄذا  عڴɸ  فʈب؈ن  التعرȘنة  اݍݱݨاج  ب؈ن  التمي؈ق  يɸافٍ   ؛وال؄فɠ ان واحدɸو   اݍݱݨاج  ، أما للإقناع  ف؄فɺف

ʏحاجة ࢭ ʄت׿ܣ ؛ إذ إنهاݍݱݪݮ من عدد أك؄ف إڲɴس  يʋول ʏلاستدلالاللاستدلال اݍݨدڲ ʏالتحليڴ.  

  
 ديكرو   أزوالد  )Ducrot  وجون الفرɲؠۜܣ  Anscomber( أɲسɢوم؄ف)  اللغوي  قام  بمعية   »ديكرو «): 

 ࢭʏ  وʋȋنا  م،1983) ࢭʏ عام  اللغة  ࢭʏ  اݍݱݨاجȊعرض مفɺوم اݍݱݨاج وآلياته ࢭʏ كتا٭ڈما (  »أɲسɢوم؄ف«

جديدة مختلفة عن الۘܣ ɠانت متداولة ࢭʏ   يَ معاɲ  يكȘسبان  واݍݱݨاج  البلاغة  مصطلڍʏ  أن  مؤلفɺما

   ، الأرسطيةالتقاليد  
ً

  فɺو   آخر،  بقول   الȘسليم  إڲʄ  يفغۜܣ  واݍݱݨاج عندɸما يɢون بتقديم المتɢلم قولا

 اݍݱݨاج عندɸما تكمن ࢭʏ التوجيه.  ة ووظيف  ،بالاستɴتاج  وعمل  باݍݱݨة  صرʈح   عمل:  لعمليت؈ن  إنجاز

  
  تجتوɴصابر  توانا«  است عند   بـ:  المعنون   بحٓڈا  من  »قادر  واݍݰاضر  الماعۜܣ  ب؈ن  اݍݱݨاج  (مفɺوم 

  :مٔڈا نتائج عدةالعرب والغرب) 

يُ   ه،وتطور   لݏݱݨاج   الطوʈل  التارʈڏʏ  المسار   عڴʄ  الدراسة   ركزت  - المسار  ɸذا  أن    ظɺرووجدت 

 :رئʋسة مفاɸيم ثلاثة ࢭʏ اݍݱݨاج مفɺوم  انحصار عامة بصورة

ࢭʏ   ،واݍݵطابة  اݍݨدل  ب؈ن  مش؅فɠا  اقاسمً   يجعله  حيث  اليوناɲي،  المفɺوم -1 بارز  وɸو 

 .فسطائي؈نو والس مؤلفات أفلاطون وأرسطو  

   يجعله  مفɺوم  وɸو  الإسلامي،  العرȌي  المفɺوم -2
ً
لݏݨدل، نجده عند القدماء مٔڈم    امرادف

 .رطاجۚܣقالوحازم  والسɢاɠي اݍݨاحظ واݍݨرجاɲي 

 .السابق؈ن المفɺوم؈ن من  وأعمق  أدق وɸو(اݍݰوار)،   وɸو المعاصر، المفɺوم -3

اݍݱݨاج    لاحظت - مفɺوم  أن  كرالدراسة 
ُ
ومصطݏݰات    ذ مختلفة  عناوʈن  تحت  القدماء  لدى 

   )2( .)الاستدلالو   اݍݨدل،و  الإقناع،و (البيان،  :ولكن ࢭʏ اݍݰقل المعنوي نفسه، مٔڈا ،متباينة

  

 
 . 2967ر، صصاب 1
 . 2975، صالمرجع السابق 2



8 
 

الثاɲي المبحث  

 مرجعيات اݍݱݨاج عند «اݍݨاحظ»  

 فʈباݍݨاحظ التعر : 

 »واسمه    »ݍݨاحظا العبا؟ۜܣ،  العصر   ʏࢭ العرȌي  الأدب  أعلام  أبرز  أحد  بن  ɸو  بحر  بن  عمرو 

الليۙܣ البصري   - ɸـ  255(م) ࢭʏ البصرة وتوࢭʏ فٕڈا عام  ɸ-  776ـ  159(، وُلد عام  محبوب الكناɲي 

اݍݰاد  869 بذɠائه  اشْڈر  العلوم  م).   ʏࢭ متبحرًا  المعرفة،   ʏموسوڤ وɠان  الواسعة،  وثقافته 

 .اݝݵتلفة ɠالأدب، واللغة، والكلام، والفلسفة، والتارʈخ، وعُرف بأسلوȋه الأدȌي المم؈ق

   ۗܣذكره الإمامɸكتابه    الذ ʏائه   )س؈ف أعلام النبلاء(ࢭɠواحد من كبار العلماء والكتاب، وأشاد بذɠ

والفلسفة الدين   ʏࢭ لݏݨدل  المث؈فة  آرائه  Ȋعض   ʄإڲ أيضًا  أشار  لكنه  عُرف  فقد    ؛وȋلاغته، 

 .عقائد المع؅قلة، مما أثار اݍݨدل حوله ومدافعًا عن ،بميله إڲʄ الاع؅قال »اݍݨاحظ«

 ر كتبهɺمن أش: 

 ي؈نȎع: البيان والتʇُ البلاغة والأدب  دُّ الذي ʏمن أعظم الكتب ࢭ. 

 ي :كتاب اݍݰيوانɲساɲا بالفكر الإɺطȋموسوعة أدبية علمية تناقش اݍݰياة اݍݰيوانية وتر. 

 ع البخلاء بأسلوب ساخر :البخلاءǿف يصور فيه طباʈكتاب طر . 

  اݍݨاحظ   عند اݍݱݨاج مرجعيات 

   أتهبوَّ   معرفية   قدرات  »اݍݨاحظ  عثمان   أبو«  حاز
ً
  افكرեʈ   كما أن له انتماءً   ،خاصة ࢭʏ ال؅فاث العرȌي  م؇قلة

 
ً
 وجه   عڴʄ  اݍݱݨاج  ࢭʏسواء ࢭʏ فكره Ȋشɢل عام أو    »اݍݨاحظ«مرجعيات شɢلت    ɸناكو   ؛ࢭʏ الإنتاج  وغزارة

  ومٔڈا: ،اݍݵصوص

(ت    »اݍݨاحظ«  تلقن - النظام  سيار  بن  إبراɸيم  إܥݰاق  أȌي  شيخه  من  والمناظرة  اݍݱݨاج  مبادئ 

 والاستدلال والاستɴباط. ،والنقد  ،والنظرنوازع التطلع والتمحيص   ه في بذر الذي) ه٢٣١

  ثمامة  معن   أȌي  شيخه   من عرض القضايا ومناقشة أȊعادɸا ودلالْڈا    ࢭʏأسلوȋه    «اݍݨاحظ»استمد   -

   ،ه)٢١٣(ت    النم؈في   أشرس   بن
ً
  عڴʄ   علاوة   النفوس  ࢭʏ  التأث؈ف  عڴʄ  الفائقة  بقدرته  ا وɠان معروف

 . والمناظرة اݍݨدل

وۂʏ مدرسة (التحليل والتفرʉع والاستقصاء)    ،ࢭʏ أبرز مدارس الكتابة الفنية  ارأسً   «اݍݨاحظ»  ʇعد -

وأخذت التحليل والتعليل    ،ه)١٣٢(ت    الɢاتب  عبداݍݰميد  طرʈقة  من  زدواجالۘܣ أفادت الإطناب والا 

 . ه)٢١٥واݍݨدل واݍݰوار من طرʈقة سɺل بن ɸارون (ت  



9 
 

  المسائل  عڴʄ  العقلية  ال؄فɸنة  عڴʄ  القائم  الكلام  علم  إڲʄ  «اݍݨاحظ»أصول اݍݱݨاج ࢭʏ خطاب    Ȗعود -

 . والعقائد  بالإلɺيات المتعلقة

  :من ناحيت؈ن  فيهفرقة المع؅قلة من أɸم المرجعيات الۘܣ رܥݵت اݍݱݨاج  إڲʄ «اݍݨاحظ» انتماء -

 إڲʄ   اوأن الاستدلال العقڴʏ يقود حتمً   ،المعرفة  طرʈق  ɸو  العقل  أن  عڴʄ  المع؅قلة  إجماع  ناحية  من -1

 .الله  معرفة

 .الأخرى  والفرق  المع؅قلة ب؈ن الفكري  الصراعناحية  منو  -2

عند   اݍݱݨاج  مفɺوم   ʏࢭ أثرت  الۘܣ  المرجعيات  من  مجموعة  التنظ؈ف  «اݍݨاحظ»تلك   ʏࢭ أسلوȋه  وشɢلت   ،

    لݏݱݨاج ࢭʏ مؤلفاته Ȋشɢل خاص.

  

  

   



10 
 

  الثالث  المبحث

   ݯݨاڊʏ منظور  من «اݍݨاحظ» تناولت بحوث

 اݍݨاحظ»لݏݱݨاج عند  »صمود حمادي« قراءةمن   نماذج»: 

البلاغة  «صمود»  تناول   مؤسس  باعتباره  اݍݨاحظ،  مؤلفات   ʏࢭ البلاغية  المادة  خصائص 

من كتاب "البيان    ا بدءً  «اݍݨاحظ»العرȋية وأول من أر؟ۜܢ قواعدɸا الأساسية. وقد فند كتب 

بكتاب "اݍݰيوان"، ومجموعة "الرسائل" و"البخلاء". وعڴʄ    ا والتȎي؈ن" (وɸو أɸم كتبه)، مرورً 

بمنݤݮ محكم يجنبه   «اݍݨاحظ»الرغم من تنوع المادة العلمية وȖعدد مصادرɸا، وعدم ال؅قام 

والتداخل،   عند  «صمود»    فإنالفوعۜܢ   ʏالبلاڦ الفكر  أسس  ومنه  «اݍݨاحظ»تناول   ،

  ما يڴʏ:اݍݱݨاج، من خلال 

 :البيان مفɺوم -

عند  «صمود»  تناول   البيان  والمفɺوم    «اݍݨاحظ»مفɺوم  الشامل،  العام  المفɺوم  Ȋشقيه: 

اللغوʈة ɠأداة   إڲʄ العلامة  التعب؈ف المسȘند  اݍݵاص المرتبط باللسان الذي يقتصر عڴʄ نمط 

المعۚܢ  فقال،  للتبليغ لɺذا  أن تمحيص المصطݏݳ  وقد حاولنا   ،مȘشعب  متدرج  اݍݵاص: "إلا 

   )1( .ضبطه ࢭʏ مراحل ..."

 يق؅فن فٕڈا البيان باللغة بواسطة ال؅فكيب الإضاࢭʏ المب؈ن للنوع. :أوڲʄ مرحلة -１

اجتماعيե   :ثانية  مرحلة -２ اللغة  الإɲسان عڴʄ توظيف    التواصل   لتحقيق  ايدل المصطݏݳ عڴʄ قدرة 

 .حاجته عن  والإبانة جɴسه وȋ؈ن بʋنه

بمقتضاه وظيفة البيان ࢭʏ حاجة   حبتأȖي فٕڈا ɠلمة "بيان" ࢭʏ طاȊع معياري تقيي׿ܣ تص  :ثالثة  مرحلة -３

تتوفر فيه خصائص نوعية   البلاغة  إڲʄ مستوى لغوي  إڲʄ مستوى  العادي  تنقله من الاستعمال 

 .نفسه  اللغوي  السياق  من  القارئ  ʇسȘشفɺا والفن. وɸذه اݍݵصائص غ؈ف صرʈحة، بل

  وعن،  المتمثل ࢭʏ وسائل التعب؈ف المطلقةينفصل فٕڈا مفɺوم البيان عن المعۚܢ العام    :راȊعة  مرحلة -４

 .الإبلاغ مجرد ࢭʏ وظيفْڈا تنحصر ح؈ن فۚܣ قصد ɠل  من مجردة  باللغة التعب؈ف معۚܢ

 
 . 163صمود، التفكير البلاغي عند العرب، ص 1



11 
 

صمود: "ومن أɸم ما يلفت الانȘباه ࢭʏ دلالة ɸذا المصطݏݳ بالصورة الۘܣ رتȎنا مراحلɺا، الانتقال التدرʈڋʏ    قال

  الوڤʏ  إڲʄ  والإفɺام  الفɺم  وتحقيق  التواصل  إقامة  منالتعلق بالغايات والمقصد    من  «اݍݨاحظ»ࢭʏ موقف  

  طرʈق  أي   من  المعۚܢ  عن  الكشف  والثانية  الأوڲʄ  المرحلت؈ن  ࢭʏ  البيان  ɠان  فل؃ن  الأداء،  ومسالك  الوسائل  بأɸمية

  تجعله   اݍݵطاب   علٕڈا  يɢون   مخصوصة   ة ئوɸي  الغاية  تلك   بلوغ  ࢭʏ  كيفية  الراȊعة  سيما   ولا  الثالثة  ࢭʏ  فɺو  ɠان،

   )1( ."يؤديه ما وراء   ابذاته بʋنما ɠان ࢭʏ الفعل اللغوي العادي غائبًا مخفيե  اقائمً  احضورեʈ  معطى

 الصمت/  النطق: ثنائية -

شغلت    من الۘܣ  عند    فٕڈا«صمود»  فب؈ن    ،المسألة  ɸذه  «اݍݨاحظ»المسائل  اݍݱݨاج   «اݍݨاحظ»أسلوب 

"وقد  بقوله   جميعًا  أٰڈاإلا    ،الاستدلال  سبل  وتنوعت  اݍݱݨة  فتعددت  شۘܢ  مذاɸب  علٕڈم  الرد  ࢭʏ  ذɸب: 

  ومن   .)2( "صمْڈم  من  وʈخرجوا  برأٱڈم  العلماء  يدڲʏ  أن   ضرورة  إڲʄ   الداڤʏ  المشɺور   المبدǿي  موقفه  برأينا   تخدم

  : المسألة ɸذه ࢭʏ «اݍݨاحظ»أساليب اݍݱݨاج عند 

 . مدخولة  وأخبار معدولة روايات  من عليه  اعتمدوا  ومابحدة ࢭʏ مؤلفاٮڈم  طعنه .1

ا  واقعًا  أمرًا  إقرارɸا  من  الإقناع  عڴʄ  قدرٮڈا  Ȗستمد  تارʈخية  معطيات  عڴʄ  الاحتجاج .2
ً
  ا تارʈخيե   وحدث

 . ثابتًا

ب؈ن    ،واݝݰاجة  اݍݨدل  ࢭʏ  الفائقة   قدرته   عن  تكشف  محضة  عقلية  ݯݪݮ .3 رȋطه  أبرزɸا  ومن 

 եا عملي
ً
  فساده  أو  العضو   بموت  إيذانًا   الوظيفة   Ȗعطل  يɢون   بحيث   اوجوديե   االعضو ووظيفته رȋط

ʄالأقل عڴ. 

 اللغوي  الفعل -

  عن  النظر  وȋقطع  فيه  يت؇قل   الذي  اݍݰ؈ق  ɠان  مɺما  اللغوي،  الفعل  أن  إڲʄ  اݍݨاحظ  انȘبه : "«صمود»  قال 

المتɢلم    :وۂʏ  ،اللغوي   للبيان   الأدɲى   اݍݰد  تمثل  ةرئʋس  عناصر   ثلاثة  عڴʄ  يقوم  وغاياته  منجزة   مقاصده

ول؃ن لم نقف ࢭʏ مؤلفاته عڴʄ صياغة نظرʈة مباشرة لɺذا الاعتبار كما ɸو الشأن عند    ،والسامع والكلام

 
ً

مثلا تلاحم    ،أرسطو  من  العناصر  ɸذه  ب؈ن  ما   ʄعڴ ترتكز  البلاغية  ومقايʋسه  اللغوʈة  تحليلاته  ɠل  فإن 

ࢭʏ    فالناظر  ،ومٔڈا الوظيفة "اݍݵطابية"  ،النظرʈة ɸذه  ࢭʏ  الكلام  وظائف  عن«صمود»    فتحدث،  )3( وتفاعل"

أثبْڈا   الۘܣ    والمناظرة   والإقناع  الاحتجاج  من   عُدت   جميعɺا  ثلاثة   محاور   عڴʄ  تدور   «اݍݨاحظ»اݍݵطب 

  : ۂʏ وɸذه اݝݰاور  ،والمنازعة

 . الديۚܣ اݝݰور  .1

 
 . 169صمود، ص 1
 . 178سابق، صالمرجع ال 2
 . 182المرجع السابق، ص 3



12 
 

 .السيا؟ۜܣ اݝݰور  .2

 .ذɸۗܣالم ݨدڲʏاݍ ݰور اݝ .3

كتابه   ࢭʏ  «اݍݨاحظ»عند    لݏݱݨاج«صمود»  خلال النماذج السابقة تناول البحث مجموعة من قراءة    منو 

كتاب    )السادس  القرن   إڲʄ  وتطوره   أسسه   العرب  عند  البلاڦʏ   التفك؈ف(  ʏࢭ ذكر  ما  لɢل  حصرًا  ولʋست 

  .«صمود»

 اݍݨاحظ  عند لݏݱݨاج العُمري  محمد قراءة من  نماذج 

والإقناع" ملامح    ) وامتدادɸا  أصولɺا   العرȋية   البلاغة (ࢭʏ كتابه    »العُمري «  تناول  الراȊع "المعرفة  ࢭʏ الفصل 

  : ومٔڈا، «اݍݨاحظ»اݍݱݨاج عند 

 :البيان مفɺوم -

  :فيما يأȖي والتȎي؈ن البيان  كتاب ࢭʏ «اݍݨاحظ»مفɺوم البيان عند   »العُمري « حصر

 ل جامع اسم البيانɢتك المعۚܢ، قناع لك  كشف  ءۜܣء  لɸالضم؈ف عن اݍݱݨاب و . 

 رة والدلالةɸالظا ʄو اݍݵفي المعۚܢ عڴɸ البيان . 

 و  إنما والسامع  القائل يجري  إلٕڈا  الۘܣ والغاية الأمر ومدارɸ مɺام  الفɺوالإف. 

  مفɺوم  أن)  الكتاب  ࢭʏ  إلٕڈا (يرجع    غ؈فɸا  أخرى   نصوص  ومن  النصوص   ɸذه  من: "ɲستخلص  »العُمري «  قال

العملية الموصلة إڲʄ الفɺم والإفɺام ࢭʏ حالة اشتغالɺا، حۘܢ و୒ن    : إنأي   إجراǿي، مفɺوم  اݍݨاحظ  عند البيان

ساكنة" أو  منفصلة  تقديمɺا  التعلي׿ܣ  الإجراء  عند    فيȘنازع  )1( اقتغۜܢ    أو   مفɺومان  «اݍݨاحظ»البيان 

  :وظيفتان

 .الفɺميةمعرفة: الوظيفة  البيان .1

 . الإقناعية الوظيفة أو: إقناع البيان .2

  «اݍݨاحظ»فكشف عن مقصود    ،وضرره  الڥʏِّ   ومساوئ   وأثره  البيان  فعل  «اݍݨاحظ»عند    »العمري «  فرصد

كما عرض    ،لغوʈة  غ؈ف إقناعية  عناصر  من  به  يتصل  وما  للكلام  الإقناڤʏ  الدور   ومرجعه  مباشرة  غ؈ف  بصورة

  .لɺذا اݍݨانب الإقناڤʏ ضمن أخبار وأحداث داخل الكتاب

  : محاور  ثلاثة عن  تخرج لا  الكتاب مادة أن: "والواقع العُمري  فقال

 . وقيمته  البيان وظيفة .1

 . وأدواٮڈا البيانية  العملية .2

 . العرȌي البيان .3

  )2(.":التاڲʏ بالȘܨݨ؈ف تمثيلɺا  وʈمكن

  

 
 . 191العربية أصولها وامتدادها، ص العمُري، البلاغة  1
 . 193المرجع السابق، ص 2



13 
 

   



14 
 

 1(لݏݱݨاج عند اݍݨاحظ  »صابر ناا تو « قراءةمن   نماذج ( 

ʏوم اݍݱݨاج    ࢭɺا تناولت الباحثة مفɺخية   دراسة  والغرب   العرب  عند  واݍݰاضر  الماعۜܣ  ب؈نبحث لʈمقارنة  تار،  

  : الآتيةالنقاط  فبيɴت، «اݍݨاحظ»واشتمل البحث عڴʄ مفɺوم اݍݱݨاج عند 

 ناه    الأسلوبȎالذي ت ʏ؈ن الۘܣ    ٱڈدف  «اݍݨاحظ»اݍݱݨاڊɸالمتلقي بالأدلة واݍݱݪݮ وال؄فا ʏالتأث؈ف ࢭ ʄإڲ

 ٱڈتم   «اݍݨاحظ»ومن العوامل الۘܣ جعلت    .)والتȎي؈ن  البيان (تقرأɸا ࢭʏ مواضع مختلفة من كتاب  

انتماؤه المذɸۗܣ إڲʄ المع؅قلة وتصدره للدفاع عن العديد من طروحاته، وɠان من   اݍݱݨاجيةبال؇قعة  

 .دحضɺاب ثم البحث عن الآليات الكفيلة  ،شأن ɸذا تحف؈قه عڴʄ التفك؈ف ࢭʏ نصوص اݍݵصوم

  اݍݵصوص  اݍݱݨاجية  الدراسات   «اݍݨاحظ»  أثرى وجه   ʄعليه    ؛عڴ يɢون  أن  يجب  ما  تناول  لأنه 

كما نبه إڲʄ أɸم الصفات الۘܣ تجعل اݍݵطيب   ،اݍݱݨاجيةوɸو عنصر ضروري ࢭʏ العملية    ،اݍݵطيب

 .والڥʏِّ   النطقية العيوب من  Ȋسلامته وذلك اناݦݰً 

  وثقافته اݍݰوار   عن   «اݍݨاحظ»  دافع ،   
ً

  مراعاة أساسɺا  والإقناع اݍݱݨاج  لبلاغة  نظرʈة   وضع  محاولا

 . اݝݵاطب؈ن أحوال

   ر اݍݱݨاج عندɸمظا ʄومً   «اݍݨاحظ»تتجڴɺفه للبيان، حيث أعطى له مفʈعرȖ ا من خلال   եا إجرائي  

  ʏوڤ  ʄعڴ ذلك  وʈدل   .ʏاݍݱݨاڊ بالبعد  الاɸتمام   ʄإڲ للغة  الأولية  التواصلية  الوظيفة  به  تجاوز 

العميق بالمɢون البلاڦʏ من جɺة، والدور الأسا؟ۜܣ للمɢون الاجتماڤʏ من جɺة أخرى،    «اݍݨاحظ»

 مما يؤكد رؤʈته المتɢاملة للغة ɠأداة تواصل و୒قناع. 

 تمɸل عملية بيانية    «اݍݨاحظ»  اɢذا الفعل    ،ݯݨاجية(بالفعل اللغوي) واعت؄فه الأساس لɸ ميةɸولأ

 ). الصمت عڴʄ النطق(تفضيل  ࢭʏ خاصة  رسالة عقد «اݍݨاحظ»عند 

 تمɸالذي    السيميائية  بالعلامات  «اݍݨاحظ»  ا العناصر    ،الإقناع  ࢭʏ  تؤديهوالدور    اݍݱݨاجيةومن 

  .(مقتضيات المقام) وما Ȗشمله من أحوال اݍݵطيب وكفاءته اللغوʈة

  

   

 
 . 2954-2951صصابر،  1



15 
 

  الراȊع  المبحث

 التحليل والنقد  
البحوث الۘܣ تناولت    عند      من مشروع قراءة    أٰڈا انطلقتيتܸݳ  منظور ݯݨاڊʏ    من   «اݍݨاحظ»عرض 

وأسسه أصوله  عن  والبحث  «صمود»  ع؄ف    كما،  «اݍݨاحظ»تراث    » العُمري «و«صمود»  فتناول    ؛ال؅فاث 

فɺم يجمعون، إذ يقرون   ؛الشأن  ܿݨيب  اݍݨاحظ  من  والنقدي   البلاڦʏ  بال؅فاث  المɺتم؈ن  موقف: "إن  بقوله

القدماء     قواعدɸا   عڴʄ  أرساɸا   من  وأول   العرȋية  البلاغة  مɴآۜܡ  أنه   عڴʄ  والتفوق،  بالسبق   له Ȋشɺادة 

  .)1( معت؄فين أن ما تم له مٔڈا لم يتوفر لأحد قبله"  ،الأساسية

  البيان (وعڴʄ كتابه    ،«اݍݨاحظ»عملنا ࢭʏ كشف العلاقة ب؈ن البلاغة و"البيان" عڴʄ    نركز: "»العُمري «  وقال 

اجْڈادات    )والتȎي؈ن ٰڈاية  فɺو  خاص،  آخرʈن    البيانية،  «اݍݨاحظ»Ȋشɢل  منظرʈن  اجْڈادات  وȋداية 

أستاذنا   يقول  البيان.  وجوه   ʏࢭ ال؄فɸان  صاحب  خاصة  المقارنة،  أفق   ʏࢭ  ، »الطرابلؠۜܣ  أمجد «سنحاورɸم 

وɸو    ،)والتȎي؈ن  البيان( آخر حياته الأدب العرȌي بكتابه الثاɲي ࢭʏ الأدب:    ࢭʏ  «اݍݨاحظ»حفظه الله: " وخص  

   ،اختيارات أدبية صرف تحاول أن تتخذ صفة كتاب ࢭʏ البلاغة
ً

  فتية  جد  أٰڈا   إلا   البلاغة   ࢭʏ   كتاب  وۂʏ فعلا

  . منضبطة وغ؈ف

كتاب    لɺذا بدا  نȘيجة    ) والتȎي؈ن  البيان(فقد  اݝݰصلة  المعارف  من  مجموعة  الدارس؈ن  من  لكث؈ف 

  ،ومضبوطة محددة   اس؅فاتيجية ذا  لʋس  : إنهأي  ،الاستطرادات
ً

للقول   ومن ɸنا وجد فيه ɠل متحدث مجالا

  » العُمري «و«صمود»  كلام    ومن  .2" اختصاصه  وتخدم  باله  Ȗشغل  الۘܣ  الزاوʈة  من  المعارف  تلك   يȘناول 

ʏالفكر البلاڦ ʏمية تراث اݍݨاحظ ࢭɸشف أȘسɲ،    اختلاف وتباين الدراسات الۘܣ تناولت    »العُمري «كما ب؈ن

  . هعند الاستطرادات ȊسȎب «اݍݨاحظ»تراث 

«صمود» و«العُمري»  ࢭɸ ʏذا البحث تبايɴت الدراسات الۘܣ نظرت لݏݨاحظ من منظور ݯݨاڊʏ. فنجد  و      

ودرسا    ʏالبلاڦ الفكر  العرȋية، مرورً   «اݍݨاحظ»تناولا  للبلاغة  التارʈخية  الدراسة   ʏࢭ ࢭʏ    اكرك؈قة  باݍݱݨاج 

ɠانت ثرʈة مليئة بالتعليلات    فإٰڈامنظوره. ورغم أن دراسة اݍݱݨاج لم تكن مفردة مستقلة عند اݍݨاحظ،  

والس؄ف والتقسيم، وتنظر لل؅فاث من منظور واعٍ ينطلق من ال؅فاث كرك؈قة مɺمة، ثم ينقل المعلومات بصورة  

الفوعۜܢ ࢭʏ كتب اݍݨاحظ، بمعۚܢ عدم وجود منݤݮ محكم. وࢭʏ  «صمود» و«العُمري»  جديدة مرتبة. وقد ب؈ن  

بمبحث مستقل Ȋعنوانه، انطلق من مفɺوم اݍݱݨاج دراسة تارʈخية    »صابر  توانا«الشق الآخر، جاء بحث  

  ࢭʏ مفɺوم البيان.  «اݍݨاحظ»وتناول 

 
 . 137صمود، ص 1
 . 189العمُري، ص 2



16 
 

وقد مر معنا أن البيان واݍݱݨاج ࢭʏ قالب  نجد ɸذه النماذج انطلقت من مفɺوم البيان عند اݍݨاحظ    كما

  :" بقولɺا صابر ࢭʏ استɴتاجاٮڈا تواناواحد، رغم تباين الألفاظ، وɸو ما أشارت إليه 

  ل لݏݱݨاج وتطورʈالطو  ʏڏʈالتار المسار   ʄالدراسة عڴ يُ   ه،ركزت  المسار  ظɺر بصورة  ووجدت أن ɸذا 

 مفاɸيم رئʋسة:عامة انحصار مفɺوم اݍݱݨاج ࢭʏ ثلاثة 

قاسمً  -1 يجعله  حيث  اليوناɲي،  واݍݵطابةالمفɺوم  اݍݨدل  ب؈ن  مش؅فɠا  مؤلفات    ،ا   ʏࢭ بارز  وɸو 

 فسطائي؈ن.و أفلاطون وأرسطو والس 

2-  
ً
ا لݏݨدل، نجده عند القدماء مٔڈم اݍݨاحظ المفɺوم العرȌي الإسلامي، وɸو مفɺوم يجعله مرادف

 رطاجۚܣ.قواݍݨرجاɲي والسɢاɠي وحازم ال

 المفɺوم المعاصر، وɸو (اݍݰوار)، وɸو أدق وأعمق من المفɺوم؈ن السابق؈ن. -3

   اݍݱݨاج الدراسة أن مفɺوم  كر لاحظت 
ُ
القدماء تحت عناوʈن مختلفة ومصطݏݰات متباينة  ذ   ،لدى 

   )1( .الاستدلال)و اݍݨدل، و الإقناع، و (البيان،  :ولكن ࢭʏ اݍݰقل المعنوي نفسه، مٔڈا

فذكر    ،الصمت  / النطق  ثنائية  ࢭʏ  «اݍݨاحظ»لݏݱݨاج عند    ا عمليե   ا تطبيقً   تناولت  السابقة  النماذج  أن  كما

  ومٔڈا: ،اݍݱݨاج ࢭʏ«اݍݨاحظ» أساليب«صمود» 

 . مدخولة  وأخبار معدولة روايات  من عليه  اعتمدوا  وما مؤلفاٮڈم ࢭʏ بحدة  طعنه -1

ا   واقعًا  أمرًا   إقرارɸا  من   الإقناع  عڴʄ  قدرٮڈا   Ȗستمد  تارʈخية  معطيات   عڴʄ  الاحتجاج -2
ً
  وحدث

 եخيʈثابتًا اتار . 

ب؈ن   ،واݝݰاجة  اݍݨدل  ࢭʏ  الفائقة  قدرته  عن  تكشف  محضة  عقلية  ݯݪݮ -3 رȋطه  أبرزɸا  ومن 

 եعملي ا 
ً
رȋط ووظيفته    أو   العضو  بموت  إيذانًا   الوظيفة   Ȗعطل  يɢون   بحيث   اوجوديե   االعضو 

 . الأقل عڴʄ فساده

س؄ف    كما النماذج  خطاطة    )والتȎي؈ن  البيان(لكتاب    »العُمري « تناولت   ʏمنݤݨً   اختصرتࢭ 
ً

ɠاملا وɸذه    ،ا 

  .منتجة   واعية قراءة من بنبل  ،من فراغ  اݍݵطاطة لم تأتِ 

  

   

 
 . 2975صابر، ص 1



17 
 

  اݍݵاتمة 
  خاتم الأنȎياء وسيد الأنام، أما Ȋعد،  أحمد الله ࢭʏ البدء واݍݵتام، وأصڴʏ وأسلم عڴʄ الرسول      

من  فقد        لنماذج  نقدي  «عرض   ʏݯݨاڊ منظور  من  اݍݨاحظ  (قراءة  Ȋعنوان:  البحث  ɸذا  اختتمت 

بدأت بذكر مفɺوم اݍݱݨاج ࢭʏ الفكر العرȌي والغرȌي  ف  ؛البحوث»)، حيث طبقت المنݤݮ الوصفي ثم النقدي 

   اقديمً 
ً
ترجمة    اوحديث  ʄإڲ انتقلت  ثم  المفɺوم،  ɸذا  لتطور  شامل  بتصور  القارئ  وذكر   «اݍݨاحظ»ل؅قوʈد 

النماذج   من  مجموعة  تناولت  ذلك  Ȋعد   .ʏالمعرࢭ إنتاجه   ʏࢭ وأثرت  فكره  شɢلت  الۘܣ  اݍݱݨاجية  مرجعياته 

ت البحث باستخدام المنݤݮ المقارن لمقارنة ɸذه  ي، وأٰڈ«اݍݨاحظ»البحثية الۘܣ عاݍݨت اݍݱݨاج من منظور  

  القراءات والنماذج الثلاثة، ٭ڈدف تحديد أوجه الشبه والاختلاف بئڈا. 

  .الحمد الله رب العالمينأن وآخر دعوانا 
  

  

  

   



18 
 

  المراجع

  م. 1999 المغرب – الشرق  أفرʈقيا العُمري، محمد وامتدادɸا، أصولɺا: العرȋية  البلاغة

 مɴشورات   صمود،  حمادي   السادس،  القرن   إڲʄ  وتطوره  أسسه:  العرب  عند  البلاڦʏ  التفك؈ف

:  السادسة   السلسلة   بتوɲس،   الإɲسانية  والعلوم  الآداب  ɠلية،  1981  التوɲسية  اݍݨامعة

  . 21 عدد مجلد والآداب، الفلسفة

سرحان، اݝݨلة العرȋية  ɸيثم  ،  الآلياتو   والنصياتبحث ࢭʏ المرجعيات    اݍݨاحظ:اݍݱݨاج عند  

  . )115) العدد (29مجلس الɴشر العل׿ܣ، مجلد ( -، جامعة الɢوʈتللعلوم الإɲسانية

شعيب    :، تحقيق 748لشمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذɸۗܣ ت   ،النبلاء  أعلام  س؈ف

  م. ɸ– 1985ـ  1405 الثالثة  الطبعة الرسالة، طبعة الأرنؤوط،

ɺمجلة مركز بابل  توانا قادر صابر،  واݍݰاضر عند العرب والغرب،  وم اݍݱݨاج ب؈ن الماعۜܣ  مف

 ).2)، العدد (14، اݝݨلد (2024، العراق، نʋسان سات الإɲسانيةللدرا 

  

   



19 
 

  الفɺرس 

  1.............. ................................................................................................................... صفحة العنوان

  3............... ............ .................................................................................................................... المقدمة

ا :  المبحث الأول 
ً
  التعرʈف بـ«مفɺوم اݍݱݨاج» ࡩʏ الفكر العرȌي والغرȌي قديمًا وحديث

  5............ .... ...................................................قديما العرȌي  الفكر  ࡩʏ اݍݱݨاج  مفɺوم من نماذج

ا العرȌي  الفكر  ࡩʏ اݍݱݨاج  مفɺوم من نماذج
ً
  5................. ............. ........... ..........................حديث

  6............ ... ...................................................القديم  الغرȌي  الفكر  ࡩʏ اݍݱݨاج  مفɺوم من نماذج

  7........................ ........................................اݍݰديث  الغرȌي  الفكر  ࡩʏ اݍݱݨاج  مفɺوم من نماذج

  مرجعيات اݍݱݨاج عند «اݍݨاحظ» المبحث الثاɲي: 

 8............................................................................ ..........................................باݍݨاحظ التعرʈف

 8.............................................................................................................................. كتبه أشɺر  من

 8...............................................................................................اݍݨاحظ  عند اݍݱݨاج مرجعيات 

  بحوث تناولت «اݍݨاحظ» من منظور ݯݨاڊʏ لث المبحث الثا

 10................................... ..............«اݍݨاحظ» عند لݏݱݨاج صمود»  «حمادي   قراءة من نماذج

  12..................................... ......................اݍݨاحظ   عند لݏݱݨاج العُمري  محمد قراءة من ماذجن

  14...........................................................اݍݨاحظ  عند لݏݱݨاج  صابر» «توانا  قراءة من نماذج 

  15.............................. .............................................................................التحليل والنقد: الراȊعالمبحث  

  17..................................................................................................................................................اݍݵاتمة

  18........................................... ...............................................................................................المراجع قائمة

  19................................... .. ..............................................................................................................الفɺرس

  

  



 

 المملكة العربية السعودية 

 جامعة القصيم 

 كلية اللغة العربية والدراسات الاجتماعية

 برنامج الفلسفة في الدراسات اللغوية 

 

 

 

 

 

 

 بعنوان:  تكليف

 القراءة  وإشكالات والمعاصرة التراث

 

 

 

 هاني بن مطر العنزي /الطالب 

 

 محمد المسعودي  عبدالعزيز /الدكتور

 

 الفصل الدراسي الأول

 م2024

 

 

 

 

 

تنقص قائمة المراجع

كثرة اللحن أثناء تقديم البحث

كثرة اللحن أثناء تقديم البحث 

13/15
اجتهد في المحتوى لكنه أكثر من اللحن وأغفل قائمة المراجع



2 
 

 

 

 المقدمة: 

 

يمثل التراث الثقافي الركيزة الأساسية لهوية الشعوب وتاريخها، إذ يعكس أصالتها ويجسد     

 ماضيها العريق.  

وتعد إشكالية التراث المعاصرة في العالم العربي من أبرز القضايا التي تشغل الفكر العربي  

والإسلامي، إذ تعتبر من أهم القضايا الفكرية الشائكة التي تشكل تحدياً كبيراً للمجتمعات العربية  

 في سعيها نحو التحديث والتطوير.  

ومع ذلك، يواجه التراث المعاصر هذه الإشكالية التي تكمن في كيفية الحفاظ عليه دون المساس  

 بجوهره. 

وتزداد تعقيدًا في ظل العولمة وما تفرضها، حيث إن العالم أصبح أكثر تداخلاً واتصالاً مما أدى  

إلى ظهور ضغوطات تدفع الشعوب نحو التحديث والتجديد، والمحافظة على استمرار هذه الثقافة،  

 وتأصيل الحاضر ودفعه نحو التقدم. 

وفي هذا البحث الذي قمت بتقسيمه إلى ثلاثة فصول، سنحاول استكشاف هذه الإشكاليات، وتسليط   

 الضوء على الجوانب المختلفة التي تتداخل فيها الأصالة مع الحداثة.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

 

 الفصل الأول 

 

 مفهومه وتطوره عبر التاريخ  -التراث 

 أولاً: تعريف التراث وأنواعه 

 التراث في اللغة:مفهوم  -

كلمة “التراث” في اللغة العربية مشتقة من الجذر الثلاثي “ورث”، وهو ما يخُلّفه الإنسان لمن يأتي 

بعده من مال أو علم أو ثقافة. وفقًا للمعجم، التراث يشير إلى “ما يُورث” من جيل إلى جيل، وهو 

 1يتضمن كل ما يتُرك للأجيال اللاحقة من أشياء مادية وغير مادية. 

 

 مفهوم التراث في الاصطلاح:  -

في الاصطلاح، يشير التراث إلى مجموع العناصر الثقافية والمادية التي تنتقل من جيل إلى جيل  

 . 2داخل مجتمع معين 

ا  ة أو مجتمع، ويشمل كل ما يعُتبر جزءً التراث في الاصطلاح يفُهم على أنه الذاكرة الجماعية لأمّ 

 من الهوية الثقافية لتلك الأمة.  

 رئيسيًا في تشكيل الهوية الثقافية والحفاظ عليها.  ينُظر إلى التراث باعتباره عنصراً 

فالتراث هو كل ما ينتقل من جيل إلى جيل عبر العصور، وهو كل ما وصل إلينا من الماضي  

مهمه في الوقت الحاضر وتؤثر داخل الحضارة السائدة فهو قضية موروثه وفي نفس الوقت قضية 

 على العديد من المستويات.

حيث ان القديم يسبق الجديد، والأصالة أساس المعاصرة، والوسيلة تؤدي إلى الغاية المطلوبة.  

 فالتراث هو الوسيلة والتجديد هو الغاية، وهي المساهمة في تطوير الواقع وحل مشكلاته. 

 

 ويمكن تقسيم التراث إلى نوعين رئيسيين:  

 . • التراث المادي: مثل المباني الأثرية، والمخطوطات، والأدوات الفنية، والموروثات الثقافية

• التراث اللامادي: مثل العادات، والتقاليد، والقيم، والمعتقدات، والفنون الشعبية، والمعارف  

 التقليدية. 

 
 .2٤21، لأحمد مختار، الجزء الثالث، صالمعاصرة   العربية اللغة معجم1
   .23، للدكتور محمد عابد الجابري، صمناقشاتدراسات والتراث والحداثة   2



٤ 
 

 

 التراث المادي: 

يشتمل التراث المادي حسب ما تم ذكره في هيئه التراث السعودية على عده أنواع وهي الآثار،  

التراث العمراني، الحرف والصناعات اليدوية، حيث يشكل التراث حلقة متصلة بين الماضي  

  ا أساسياً من الهوية الوطنية؛ وتجسيداً مادياً ومعنوياً لهذه الهوية،والحاضر والمستقبل، لذا يعد جزءً 

فهو يجمع بين الأماكن والمعالم، والمواقع الأثرية، والمباني التراثية، كما يجمع بين القيم، والتقاليد،  

 وأنماط التعبير البشري سواء كانت فردية أم جماعية.

 

 التراث الثقافي غير المادي: 

لم يكن مصطلح »التراث الثقافي غير المادي معروفاً ولا متداولاً إلا بين عدد من العلماء والخبراء 

م اتسعت دوائر الحديث عن أهمية 2003المهتمين بهذا الجانب من ثقافات الشعوب، ولكن في عام 

 تحديد مفهوم التراث الثقافي غير المادي. 

دوله وعرفت هذه الاتفاقية التراث الثقافي غير المادي  78م تم عمل اتفاقيه بين  2003في عام 

 بأنه: 

"مجموعة من الممارسات والتصورات، وأشكال التعبير، والمعارف والمهارات وما يرتبط بها من 

  اآلات، وقطع، ومصنوعات، وأماكن ثقافية تعتبرها الجماعات والمجموعات وأحياناً الأفراد جزءً 

   من تراثهم الثقافي.

وهذا التراث الثقافي غير المادي ينتقل من جيل إلى جيل، ويبعث من جديد من قبل الجماعات 

والمجموعات طبقاً لبيئتهم، وتفاعلهم مع الطبيعة ومع تاريخهم، وهو ما يعطيهم الشعور بالهوية  

 والاستمرارية ويساهم في تطوير احترام التنوع الثقافي.

 

 ثانياً: تطور مفهوم التراث في الفكر العربي والإسلامي: 

تحتل مسألة التراث في الفكر العربي والإسلامي مكانة هامة لما تقتضيه هذه المسألة الفكرية 

والمعرفية من أهمية في الفكر والعقل العربي والإسلامي، وأيضا في علاقتها بالحضارة، وخاصة 

ن  أمام التحديات الجديدة على العالم العربي والإسلامي من خلال ظاهرة العولمة وما يتبعها م

 ظواهر أخرى ثقافيه وحضارية.

 

 

 

 

 

الهُويّة بضم الهاء

ما الفرق؟



5 
 

 

 لفظ التراث في اللغة العربية:  

ث(، وتجعله المعاجم القديمة مرادفاً لـ »الإرث« و »الورث« و   ر )و  ة خذ لفظ التراث من مادأ

 وهي مصادر تدل على ما يرثه الانسان من والديه من مال أو حسب.   «الميراث»

وقد فرق بعض اللغويين القدامى بين »الورث« و »الميراث« على أساس أنهما خاصان بالمال  

 3  وبين »الإرث« على أساس أنه خاص بالحسب.

  

ولعل لفظ تراث هو أقل هذه المصادر استعمالاً وتداولاً عند العرب الذين جمعت منهم اللغة. 

 ويلتمس اللغويون تفسيراً لحرف »التاء« في لفظ )تراث( فيقولون إن أصله »واو«.  

وعلى هذا يكون اللفظ في أصله الصرفي وراث، ثم قلبت الواو تاء لثقل الضمة على الواو كما  

 ٤  جرى النحاة على القول. 

 

 ثالثاً: أهمية الحفاظ على التراث في ظل التحديات المعاصرة: 

تكمن أهمية التراث في أنه لا يشكل فقط جزءاً مهماً من ماضينا ولا أرضية صلبة لحاضرنا، ولكن 

لأنه يرسم لنا خارطة طريق ويضيء لنا مستقبلنا ويشير لنا عمن نحن وماذا سوف نكون عليه  

 .مستقبلاً 

ويعتبر التراث مكوناً مهماً من مكونات شخصيتنا المستقبلية، ولا يمكن للجهود الحفاظ على التراث 

 دون الاقتناع التام بأن للماضي تأثيراً مهماً على المستقبل وعلى رسم استراتيجياتنا المستقبلية.  

 .إذاً فالأسباب التي تدعونا إلى الحفاظ على التراث كثيرة ومتعددة

 وجهود الحفاظ على الثقافة المحلية والتراث كثيرة منها ما هو فردي ومنها ما هو رسمي.  

فمن أجل الحفاظ على موروثنا الثقافي لا بد من أن نصل إلى اقتناع تام أنه تراث غير جامد قابل  

 للتطويع والتغيير ليلائم العصر والزمان الذي نعيش فيه.  

وتلعب عده نواحي مهمه في الحفاظ على التراث الثقافي منها النواحي اللغوية والنواحي الدينية  

 وغيرها من العوامل المساعدة للحفاظ على التراث متأصل وباقي كما هو. 

 

 

 

 

 
 .2٤21، لأحمد مختار، الجزء الثالث، صالمعاصرة   العربية اللغة معجم3
 .  21التراث والحداثة دراسات ومناقشات، للدكتور محمد عابد الجابري، ص ٤



6 
 

 

 الفصل الثاني 

 

 التراث والمعاصرة 

 

مأخوذة من الجذر "عَصَرَ"، وتعني "الوقت الحاضر" أو "الشيء الذي  اللغةكلمة "معاصرة" في 

يحدث في الزمن الحالي". المعاصرة تشير إلى الأفكار، والممارسات، والأساليب التي تتناسب مع 

 5العصر الذي نعيش فيه. 

ً وتعرف ا إلى التفاعل مع التغيرات الحديثة وتبنيّ الأفكار والممارسات الجديدة التي  صطلاحا

تتماشى مع متطلبات العصر. هذا التفاعل قد يكون في الفكر، أو الأدب، أو الفنون، أو حتى في  

 نظم الحياة اليومية. 

ومن هنا نشأ صراع بين المحافظة على التراث وبين تبني الحداثة، ويعتبر البعض أن التمسك  

بالتراث هو حجر الزاوية للحفاظ على الهوية الثقافية، في حين يرى آخرون أن الحداثة والتجديد  

 هما السبيل الوحيد لمواكبة التغيرات العالمية.  

هذا الصراع يعكس حالة من التوتر المستمر بين الرغبة في الحفاظ على الأصالة وبين ضرورة  

فالتعامل مع التراث يثير إشكاليات عديدة تتعلق بكيفية الحفاظ عليه دون أن  التجديد والتحديث، 

 يصبح عقبة أمام التقدم.  

 وتتجلى الإشكالية في نقطتين رئيسيتين: 

 . التمسك المفرط بالتراث:1

• يذهب هذا الاتجاه إلى الالتزام الصارم بكل ما هو موروث، ويرى في التراث نموذجًا مثاليًا يجب 

دون أي تعديل، ويرفض هذا التيار أي محاولة للتجديد أو التحديث، معتبراً  الحفاظ عليه كما هو 

 ذلك تفريطاً في الهوية. 

• الآثار السلبية: قد يؤدي التمسك المفرط بالتراث إلى عزل المجتمعات عن العالم الخارجي، مما 

يعوق عملية التطور والانفتاح على الأفكار الجديدة. كما قد يعزز الانغلاق والتعصب، ويقلل من  

 فرص الإبداع والابتكار.

 . الرفض المطلق للتراث:2

• الدعوة إلى القطع مع الماضي: يمثل هذا الاتجاه وجهة نظر مضادة تماماً، حيث يدعو إلى  

التخلص من الماضي والاعتماد الكامل على النماذج الغربية الحديثة ويُنظر إلى التراث على أنه 

 عبء يجب التخلص منه لتحقيق التقدم. 

 
 . 508ص معجم اللغة العربية المعاصرة، لأحمد مختار، الجزء الثاني،  5



7 
 

 

• الآثار السلبية: يؤدي هذا الموقف إلى فقدان الهوية الثقافية والانفصال عن الجذور التاريخية. وقد 

 ينتج عن ذلك أزمة هوية، حيث يجد الأفراد أنفسهم مشتتين بين هويتهم الأصلية والنماذج الثقافية 

 

الجديدة. كما قد يؤدي إلى التبعية الثقافية، حيث تصبح المجتمعات العربية مجرد متلقٍ للثقافة 

 الغربية دون إضافة إبداعية. 

ولكن هنالك اتجاه توفيقي يسعى إلى تقريب الهوة بين الحديث والقديم، وإيجاد طرق الاستمرار  

 6والاتصال بينهما. 

 

 ركود النهضة العربية: الأسباب والتحليل:  -

النهضة العربية، التي بدأت بوادرها في نهاية القرن الثامن عشر، كانت تستهدف إعادة إحياء  

التراث العربي الإسلامي وتحديث المجتمع العربي. ومع ذلك، شهدت هذه النهضة ركودًا لأسباب 

 متعددة، مما أدى إلى تخلف المجتمعات العربية مقارنة بالتقدم الذي شهده الغرب. 

ومن بين الأسباب الرئيسية لركود النهضة العربية: الاستعمار والتبعية والهيمنة الاقتصادية  

والثقافية على الدول العربية وأثرها السلبي، مما أدى إلى تعطيل محاولات النهضة وتكبيل جهود  

 التحديث، وأضعاف القدرة على تحقيق النهضة الذاتية.

كذلك تفتيت الوحدة العربية: فقد ساهم الاستعمار في تقسيم الدول العربية إلى كيانات صغيرة، مما 

أضعف الروابط الثقافية والسياسية بينها، وأدى إلى تشتت الجهود الرامية إلى إحياء التراث 

 وتحديثه. 

أيضاً سيطرة التفكير التقليدي والجمود الفكري والديني مما أدى إلى ركود النهضة العربية،  

ومعارضة أي محاولة للتجديد والابتكار، فقد كان هناك رفض واسع للتفسيرات الجديدة للنصوص  

 المية.الدينية وللتجديد الفكري، مما أدى إلى الجمود والحول دون التفاعل الإيجابي مع التغيرات الع

ومن الأسباب الضعف الاقتصادي والاجتماعي وعدم القدرة على بناء اقتصاد قوي ومستقل، مما 

أدى إلى ضعف البنية التحتية الثقافية والتعليمية مما أدى إلى فجوة بين الأغنياء والفقراء زادت من 

 حدة الأزمات وأدت إلى ضعف القدرة على تحقيق تنمية شاملة تؤسس نهضة حقيقية. 

وأيضاً ضعف التعليم والتوعية والتركيز على التعليم التقليدي الذي حفظ النصوص الدينية دون  

تقديم مهارات التفكير النقدي والابتكار، وساهم في تكريس الجمود الفكري وأدى إلى ضعف في  

 التحصيل العلمي والتكنولوجي. 

 

 

 
 .36-30التراث والتجديد، حسن حنفي، ص 6



8 
 

 

 أسباب تقدم الغرب:  -

بينما شهدت النهضة العربية ركودًا، شهدت أوروبا تقدمًا كبيرًا خلال هذه الفترة، وذلك لأسباب  

 متعددة، منها: 

. الثورة الصناعية في أوروبا أدت إلى تقدم كبير في التكنولوجيا والإنتاج، مما ساهم في تعزيز  1

 الاقتصادية والعسكرية للدول الأوروبية. القوة 

. التطور التكنولوجي والابتكارات في مجالات مثل الطاقة والمواصلات والاتصالات ساعدت في 2

 تحسين الإنتاجية وزيادة الثروة.

. حركة التنوير والفكر النقدي في أوروبا دفعت إلى تحرير العقل من قيود التفكير التقليدي  3

 والديني، مما شجع على الابتكار العلمي والفكري.

. التحرر من السلطات الدينية مما أدى إلى تعزيز الفكر العلمي والعقلاني، ومهد الطريق لتحقيق  ٤

 تقدم علمي هائل. 

. الاكتشافات الجغرافية والتوسع الاستعماري أديا إلى تدفق الموارد والثروات من المستعمرات 5

 إلى أوروبا، مما دعم تقدمها الاقتصادي. 

. الاستفادة من التراث العالمي والثقافي للحضارات الأخرى، بما في ذلك التراث العربي،  6

 وطوّروه لبناء حضارة علمية متقدمة. 

 

 حملة نابليون على مصر وأثرها على التراث 

( كانت لحظة فارقة في تاريخ العلاقات بين  1801-1798حملة نابليون بونابرت على مصر )

الشرق والغرب، وتركت آثاراً عميقة على التراث العربي، وتعُتبر هذه الحملة بداية التفاعل  

المباشر بين العالم العربي والحداثة الغربية، وأدت إلى تغييرات جذرية في المجتمع المصري،  

 منها:

 . التأثير الثقافي والفكري.1

والفنانين، مما أدى إلى تبادل واسع للمعرفة • جلب نابليون معه عدداً كبيراً من العلماء والمهندسين 

بين المصريين والفرنسيين. نتج عن ذلك إدخال علوم وفنون جديدة إلى مصر، مثل علوم الجغرافيا 

 والهندسة والفنون التطبيقية. 

• نشوء الحركة الفكرية المصرية الحديثة: أدت الحملة إلى تحفيز الحركة الفكرية في مصر، حيث 

بدأت النخب المصرية في التفكير في كيفية الاستفادة من العلوم الغربية مع الحفاظ على التراث 

 الإسلامي. 

 

 



9 
 

 

 . الآثار على التراث المادي.2

• التوثيق وحفظ التراث: الحملة الفرنسية كانت فرصة لتوثيق التراث المادي المصري بشكل  

 علمي، حيث قام علماء الحملة بتسجيل الآثار المصرية القديمة ودراستها.

• سرقة التراث: في المقابل، تعرض التراث المصري لنهب من قبل الفرنسيين، حيث تم نقل العديد  

من القطع الأثرية إلى فرنسا، وأصبحت هذه القطع جزءًا من متحف اللوفر ومتاحف أخرى في  

 أوروبا.

 . الإصلاحات الإدارية والعسكرية. 3

وعسكريًا جديدًا في مصر، مستندًا إلى النموذج الفرنسي، مما أثر على  • أدخل نابليون نظامًا إداريًا 

 بنية الدولة المصرية الحديثة وأسس لعملية تحديث واسعة. 

 . تأثير الحملة على الوعي الوطني. ٤

• بداية الوعي القومي: أدت الحملة إلى بداية تشكل الوعي القومي في مصر، حيث بدأ المصريون 

يدركون أهمية بناء دولة حديثة قوية قائمة على العلم والمعرفة، مما كان له أثر على النهضة 

 الفكرية والسياسية في مصر والعالم العربي لاحقًا.

 

 إشكاليات التكيف مع المعاصرة دون فقدان الهوية التراثية: 

التكيف مع المعاصرة دون فقدان الهوية التراثية يمثل تحديًا كبيراً للمجتمعات. حيث يجب على  

المجتمعات أن تجد التوازن بين الحفاظ على تراثها الثقافي وتبنّي الحداثة. ويمكن تحقيق هذا  

التوازن من خلال دمج التراث في الحياة المعاصرة بطريقة تضمن استمراريته دون المساس  

 وهره. بج

إن قضايا التراث والفكر المعاصر، وقضايا التعليم، من أبرز القضايا التي تتطلب معالجتها وعياً  

 عميقاً وبمنهج علمي سليم.

لفهمها  ةإن الطرح الأيديولوجي لهذه القضايا، وهي قضايا ايديولوجية بطبيعتها، ضرور 

والاستفادة منها لحلها، شريطة الإلتزام المنهجي والعلمي بكل ما تفرضه من موضوعية وتروي في  

إصدار القرار واتخاذ الموقف وذلك ما يمكننا من التعامل معها تعاملاً فاعلاً وفعالاً لا انفعالياً، ذلك 

 7وحده ما يجعلنا نحتويها بدل أن تحتوينا. 

إن هذا الأمر، بالنسبة إلينا، لا يتعلق باصطناع منهج جاهز معين وجديد، ولا يتبني رؤية مسبقة  

بل إن المنهج هو أداة لا تبرز فعاليتها إلا عند استعمالها بمقدار مطاوعتها وقدرتها   ؛جاهزة جامدة

 على التكيف مع المعطيات التي تعالجها. 

 

 
 .1٤3-1٤1العربية المعاصرة، لعبدالله العروي، ص   الايدلوجية 7



10 
 

 

 الفصل الثالث 

 والمعاصرة التراث بين وإشكالاتها  القراءة مفهوم

 

 :اللغة  في القراءة تعريف

  القراءة وفهمها. المكتوبة الكلمات نطق يعني الذي “قرأ”، الجذر من مشتقة اللغة في القراءة

  عملية مجرد ليست القراءة إن اللغة تقول متتابع. بشكل بها والنطق الحروف جمع أيضًا تعني

 8المكتوب.  النص مع وتفاعل فهم عملية أيضًا هي بل نطق،

 :الاصطلاح في القراءة تعريف

  مجرد ليست القراءة محتواها. وفهم النصوص تفكيك  عملية إلى القراءة تشير اصطلاحًا،

ً  وتأويله النص تفسير يتضمن تفاعلي فعل هي بل للنص، استنساخ   الزمني للسياق وفقا

  تقليدية كانت  سواء النصوص، في الكامنة المعاني لفهم وسيلة القراءة وتعتبر للقراء. والمكاني

 9للقارئ. السابقة والمعرفة القراءة بظروف تتأثر  عملية  وهي معاصرة، أو 

 تفسيرها يعُاد بحيث التراثية، للنصوص تأويلية قراءة يتطلب والمعاصرة التراث بين التوفيق

ً   أو  تحريفًا تعُتبر قد التأويلات بعض أن في تكمن المشكلة الحديث. العصر لاحتياجات وفقًا  تشويها

  القديمة. النصوص على  الحديثة المفاهيم إسقاط تم ما إذا خاصة الأصلية، للنصوص

  حاجات نفسه الوقت في ويعكس التراثي النص  جوهر على يحافظ تأويل إيجاد هو  التحدي

 الحالي.  العصر

 :التراث قراءة في التجديد حدود

  السياقات في للتطبيق قابلية أكثر وجعله لإحيائه وسيلة تكون قد جديدة بطرق التراث قراءة

  التقليدية، المفاهيم عن الابتعاد مدى حول تساؤلات يثير التجديد هذا فإن ذلك، ومع الحديثة.

  على والمحافظة الابتكار بين دقيقة موازنة التجديد  يتطلب الثقافية. الهوية فقدان من والخوف

 الأصالة. 

 تفاعل؟ م أ مواجهة والمعاصرة: التقليدية القراءة

  دون الأصلية والدلالات المعاني على الحفاظ على تركز التراثية للنصوص التقليدية القراءة

 الحاضر.  ظروف مع يتناسب بما النصوص تفسير إعادة إلى المعاصرة القراءة تسعى بينما تغيير،

  المجتمع يتمكن بحيث بحكمة، ديرتأُ  إذا بناءً  تكون  أن يمكن المنظورين هذين بين  المواجهة

ً  والحاضر الماضي من الاستفادة من  10  .معا

 

 
 . 5/78بن فارس لا، مقاييس اللغة،  1/92لجوهري، ل الصحاح،  8
 . 201٤، جامعة بغداد، 210مجلة الأستاذ، عدد ، جراد  وإيهاب  رشيد، السلام  عبدلفي مفهوم القراءة،  9

 .12-11للدكتور محمد الجابري، صنحن والتراث، قراءات معاصرة في تراثنا الفلسفي،  10



11 
 

 

 دور المثقفين العرب في مواجهة إشكالية التراث:

 من أبرز الأدوار التي يمكن أن يلعبها المثقفون العرب في معالجة إشكالية التراث هي:

الخطابات التقليدية التي تعيق التحديث، مثل الجمود الفكري  . النقد والتفكيك: تحليل ونقد 1

 مة للعصر. ئ والتفسيرات الجامدة للنصوص الدينية، مع تقديم قراءات جديدة أكثر ملا 

. الدمج بين القديم والحديث: العمل على إيجاد نقاط التلاقي بين التراث والحداثة، مثل تعزيز القيم 2

 الثقافية التي تدعو إلى العلم والمعرفة، مع تبني التقنيات والابتكارات الحديثة. 

. التوعية والتعليم: لعب دور محوري في نشر الوعي بأهمية الحفاظ على التراث بطريقة تتناسب 3

مع متطلبات العصر. كما يمكن أن تساهم المؤسسات التعليمية في إدماج تعليم التراث ضمن  

 المناهج الدراسية بطريقة نقدية وابتكارية. 

. الانفتاح على التجارب العالمية: دراسة التجارب العالمية في التعامل مع التراث، مثل كيفية  ٤

تعامل الدول الأوروبية مع تراثها بعد الثورات الصناعية والسياسية، وكيفية الاستفادة من تلك 

 التجارب دون فقدان الهوية العربية. 

. الدعوة إلى حوار حضاري: تشجيع الحوار بين الحضارات والثقافات المختلفة، وخاصة بين  5

العالمين العربي والغربي، لفهم أفضل لكيفية الاستفادة من الآخر دون تقليد أعمى، بل بإبداع  

 11  وتطوير مستقل.

 

 تحديات مستقبلية: 

إلى جانب الفرص التي يمكن أن تنبثق من إعادة التفكير في التراث، تواجه المجتمعات العربية  

 تحديات جديدة في هذا السياق: 

. العولمة الثقافية: انتشار العولمة قد يؤدي إلى تآكل الهويات الثقافية المحلية، ومن هنا تنبع  1

 ضرورة الحفاظ على التراث حتى يتكيف مع المتغيرات العالمية. 

. الثورة الرقمية: تأثير الثورة الرقمية على كيفية حفظ ونقل التراث، سواء عبر الرقمنة أو من  2

 خلال وسائل الإعلام الجديدة، مما يتطلب تقنيات وأدوات حديثة للحفاظ على التراث وتحديثه. 

. التحديات السياسية: الصراعات السياسية وعدم الاستقرار في بعض الدول العربية يشكلان  3

تحدياً كبيراً أمام الحفاظ على التراث وتطويره، حيث تتعرض بعض المواقع التراثية لخطر التدمير  

 والإهمال. 

 

 

 
 . 160-1٤7التراث والتجديد، لحسن حنفي، ص 11



12 
 

 

 

وللتعامل مع إشكالية التراث المعاصرة بشكل فعال، يجب اتباع مقاربات متعددة توازن بين  

 الأصالة والتجديد، منها: 

 . إعادة قراءة التراث: 1

• القراءة النقدية: ضرورة إعادة قراءة التراث بطريقة نقدية، بعيداً عن التقديس أو الرفض المطلق. 

 استخراج القيم والمعارف التي يمكن أن تسهم في بناء الحاضر والمستقبل. الهدف هو 

• التكيف مع العصر: يجب النظر إلى التراث كمصدر للإلهام والتجديد، وليس كعبء يجب  

 التخلص منه. يمكن تطوير التراث ليواكب متطلبات العصر الحالي مع الحفاظ على جوهره.

 . التأصيل والتجديد: 2

• الحفاظ على الجذور: يمكن تجديد التراث وتطويره دون التخلي عن الجذور الثقافية. يتم ذلك من 

 خلال تأصيل المفاهيم والمعارف التراثية بحيث تتماشى مع المتغيرات المعاصرة.

• الإبداع في التراث: تشجيع الإبداع في تناول التراث وتحويله إلى مصدر للإلهام والابتكار. يمكن 

استخدام التراث كمنطلق لتطوير أفكار جديدة ومشاريع ثقافية تعكس الهوية العربية بأسلوب  

 عصري.

 . التعليم والوعي الثقافي: 3

• نشر الوعي: تعزيز الوعي الثقافي بأهمية التراث في بناء الهوية الوطنية. يجب أن يكون هذا  

 الوعي مصحوبًا بتشجيع التفكير النقدي الذي يسمح بتطوير التراث واستمراره.

• المناهج التعليمية: تضمين التراث في المناهج التعليمية بطرق تعزز الفهم النقدي له، وتجعل من 

 12التراث مادة حية يمكن تكييفها مع متطلبات العصر.

مشكلة التراث المعاصر هي قضية معقدة تتطلب حلولاً عديده، تتفاوت هذه الحلول باختلاف  

 الثقافات والسياق التاريخي والاجتماعي. 

 

 

 

 

 

 

 
 . 135-107التراث والتجديد، لحسن حنفي، ص 12



13 
 

 

 

 الخاتمة 

 

في الفكر   في ختام هذا البحث، تبرز إشكالية التراث والمعاصرة كواحدة من أكثر القضايا تعقيداً 

 ً ً  العربي المعاصر. إن العلاقة بين التراث بوصفه موروثاً ثقافيا ، والمعاصرة كضرورة وتاريخيا

ملحة للتكيف مع التطورات الحديثة، تظل مثار جدل مستمر بين المثقفين. فالتراث ليس مجرد  

ذاكرة جماعية، بل هو معطى ديناميكي يستدعي إعادة القراءة والفهم في ضوء التحديات الراهنة. 

 شكل صحيح.  ومع ذلك، تظهر إشكالات القراءة كعائق أساسي في عملية استيعاب التراث ب 

تلك الإشكالات تنبع من نزعتين متناقضتين: إما التقديس المطلق للتراث والجمود عنده، أو التحديث 

الجارف الذي قد يؤدي إلى الانقطاع عن الجذور. وهذا ما يستدعي تبني قراءة نقدية وسطية،  

اءة تتجاوز التناقض بين التمسك بالتراث والانفتاح على المعاصرة، من خلال فهم نقدي يعيد قر

 ً ً  التراث بوصفه منتجا يمكن تحديثه ليواكب الحاضر، دون فقدان الهوية أو الانسلاخ عن   تاريخيا

الأصول. إن التحدي الأكبر يكمن في تحقيق توازن بين الأصالة والمعاصرة، وتطوير أساليب  

العصر.  جديدة للقراءة تتيح للأجيال الحالية والقادمة استثمار التراث بشكل يتماشى مع متطلبات 

 ً لمزيد من البحث والنقاش، في ظل التحولات المستمرة التي تشهدها  ويظل هذا الموضوع مفتوحا

المجتمعات العربية، وهو ما يجعل من دراسة هذه الإشكاليات مهمة ملحة وحيوية في مسار تطور  

 الفكر العربي.  

 

 

 

 

 

أين المراجع؟؟؟؟



1 

 

 المملكة العربية السعودية 
            ليمــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــوزارة التع

 الــقــــصيــــــم جامعـــــــــــــــــــــــة 
   لغات والعلوم الإنسانيةكلية ال   

 ة ــــــــــــــــــقسم اللغة العربي

 

 

 

 بحث بعنوان:

 المنهجلسانيات التراث وعيوب 
  

 إعداد الباحث: 

 رايد بن مسهوج بن حبيب الشمري

 الرقم الجامعي: 

461115875 

 

 إشراف الدكتور: 

 أ.د. عبد العزيز المسعودي 

 

 الفصل الدراسي الأول

 م 2024

 

13



2 

 

 المقدمة 

اهتم وقد  ورمز من رموز الأمة العربية،  يشكل تراثنا اللغوي بالنسبة لنا قيمة حضارية     
من خلال القدامى،  علماء اللغةما جاء به بدراسته مجموعة كبيرة من الباحثين؛ لإبراز أهم 

 . ومناقشة أفكارهم في ضوءهاإعادة قراءته بنظرة لسانية حديثة 

حيث تنوعت مراتب القراءة في لسانيات التراث من حيث الموضوع والغاية، وتعدد      
 .هذا البحثالمناهج في هذا بين منهج وصفي وآخر توليدي وهذا ما سنذكره في 

وقد قمت بتقسيم هذا البحث إلى فصلين، تناولت في الفصل الأول لسانيات التراث       
وعيوب المنهج، والفصل الثاني ركزت فيه على قراءة الجرجاني، ثم الخاتمة وفهرس الموضوعات 

 والمراجع. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

إلينا

ضوئها

المطلوب قراءة لسانيي التراث للجرجاني

قيمةٌ؟

وتعددُ



3 

 

 الفصل الأول

 لسانيات التراث وعيوب المنهج 

 .لسانيات التراث: المصطلح والمفهوم

تعد لسانيات التراث من الحقول المعرفية التي لها مفاهيمها الخاصة التي تميزها عن غيرها،      
الفكر اللغوي العربي    وقد عرفها مصطفى غلفان" هي الممارسة اللغوية التي تستهدف دراسة

القديم من حيث إنه تصورات ومفاهيم ومصطلحات وطرائق تحليل في ضوء النظريات اللسانية 
   مزيجاً بين التراث اللغوي واللسانيات الحديثة.هي لسانيات التراث إذاً . (1) الحديثة"

من  تخذي        اللسانية  الكتابة  من  النمط  شموليته    "   هذا  في  القديم  العربي  اللغوي  التراث 
موضوعا لدراسته أما المنهج الذي يصدر عنه أصحاب هذه الكتابة فهو ما يعرف بمنهج القراءة  
أو إعادة القراءة ومن غايات لسانيات التراث وأهدافها قراءة التصورات اللغوية القديمة وتأويلها  

وفيق بين نتائج الفكر اللغوي القديم والنظريات  وفق ما وصل إليه البحث اللساني الحديث والت
 . (2)اللسانية الحديثة وبالتالي إخراجها في حلة جديدة تبين قيمتها التاريخية والحضارية" 

 لسانيات التراث وأهداف القراءة 

ميز الدكتور حافظ إبراهيم من خلال ملاحظته لعناوين بعض الكتب لسانيات التراث،       
حيث إن عناوينها لم ترد من فراغ إنما هي علاقة وطيدة بين التراث اللغوي واللسانيات الحديث، 

 (3) : واستعرض بعض العناوين على سبيل التمثيل منها

 .علم اللغة بين القديم والحديث للمؤلف/ عبد الغفار حامد هلال •
 .التراث العربي ومناهج المحدثين في الدرس اللغوي للمؤلف/ رمضان عبد التواب  •
 التفكير اللغوي عند عبد القاهر الجرجاني للمؤلف/ نور الدين محمد دنياجي.  •
 النحو بين عبد القادر وتشومسكي للمؤلف/ محمد عبد المطلب. •

 
 65: م2003الأردن: دار الرافدين، اللسانيات العربية أسئلة المنهج، مصطفى غلفان،  1
 92اللسانيات العربية الحديثة، مصطفى غلفان، عين الشق، المغرب: 2
 135:  م2009ليبيا، 1اللسانيات في الثقافة العربية المعاصرة، د. حافظ إسماعيلي علوي، دار الكتاب الجديد المتحدة، ط 3

ن

 مفهوم غير صحيح

مفهوم غير دقيق

؟ 

مفاهيمِها؟



4 

 

 علم اللغة عند ابن جني في ضوء منهج اللسانيات الحديثة.   •

 

       مراتب القراءة 

 ( 4):القراءةمن خلال هذه العناوين نستطيع أن نميز بين ثلاث مراتب من 

 القراءة الشمولية -1

  ( 5) وي العربي في كليته، وما يتصل به من قضايا"تدور القراءة الشمولية "حول التراث اللغ     

العربية الحضارة  في  اللساني  التفكير  القراءة  من  المرتبة  هذه  مثلت  التي  الدراسات  هذه    ومن 
الذي يعتبر أن قراءة التراث تأسيساً للمستقبل على أصول الماضي    للدكتور عبد السلام المسدي

، وإعادة قراءته هي تجديد لتفكيك رسالته عبر  بما يسمح ببعث الجديد عبر إحياء المكتسب
الزمن، إذ تتمثل عناصر اللغة باعتبارها نظاماً مخصوصاً له مكوناته الصوتية والصرفية والنحوية  

 . (6)والمعجمية، ولكل هذه الأوجه فرع مختص من فروع الدراسات اللغوية

 القراءة القطاعية -2

يتناول المستوى       اللغوي، كأن  القراءة على" قطاع معين من التراث  النوع من  يتركز هذا 
المعالم    النحوي أو الصرفي أو الدلالي باعتبارها مستويات تحليل تشكل في حد ذاتها نظرية محددة

القراءة . وهنا سنعرض بعض الدراسات المعبرة عن هذه  (7) تقوم على مبادئ منهجية خاصة بها"
 منها: 

 مصطلح التعليق، مفهومه وأثره في الدراسات اللغوية الإنسانية.  -
 مفهوم الجملة في النحو العربي ونظرية الكليات اللغوية. -

 

 
 136اللسانيات في الثقافة العربية المعاصرة، د. حافظ إسماعيلي: 4
 136اللسانيات العربية الحديثة، مصطفى غلفان: 5
 15-12: م1981، 1التفكير اللساني في الحضارة العربية، د. عبد السلام المسدي، الدار العربية للكتاب،ط 6
 136اللسانيات العربية الحديثة، مصطفى غلفان :  7



5 

 

 قراءة النموذج الواحد  -3

وطريقة        اللغوي،  فكرها  يدرس  قديمة  عربية  لغوية  شخصية   " تدرس  التي  القراءة  وهي 
. ومن أمثلة   (8)تصورها، وكيفية تناولها لقضايا اللغة العربية في مجال من مجالات البحث اللغوي"

 هذا النمط من القراءة: 

 نظرية الإمام الجرجاني -
 البنية التحتية بين عبد القاهر وتشومسكي  -

تختلف العناوين في هذه الدراسات شكلاً وتتفق في مضمونها من حيث الغاية وهي إبراز       
وتتفق   التراث قيمة   الحديث.  اللساني  الفكر  ضمن  يستحقها  التي  المكانة  وإعطائه  العربي 

لسانيات التراث حول هذا المنطلق، لكنها تختلف بعد ذلك فيما تنتهي إليه من نتائج أو على  
 .(9) الأصح فيما تهدف إليه من وراء قراءة التراث اللغوي"

 الغاية من لسانيات التراث

 : (10)تنقسم لسانيات التراث من حيث الغاية إلى     

قراءة ممجدة: هي قراءة تقدس التراث العربي وتمجده حيث إنها تضعه في المقام  -1
ذكر أحد الباحثين بعض أمهات   سبق تاريخاً من اللسانيات الحديثة، ومن هناالأ

كتب فقه للغة مثل الخصائص لابن جني يقول:" يظهر في شيء غير قليل من 
قضاياها سبق بعض علمائنا القدامى لأحدث النظريات اللغوية بألف عام أو يزيد،  
وأن في هذه الكتب وغيرها علم ونظريات لغوية تقف شامخة أمام بعض ما وصل  

ال عصر  في  العلماء  الإليكترونية" إليه  والعقول  الحديثة  هذه    .(11) تكنلوجيا  تكاد 
 القراءة أن تكون هي السائدة في خطاب اللسانيات العربية. 

 
 137المرجع السابق: 8
 138العربية المعاصرة، د. حافظ إسماعيلي:اللسانيات في الثقافة  9

 186اللسانيات العربية أسئلة المنهج، مصطفى غلفان:  10
 186 المرجع السابق:  11



6 

 

العالقة قراءة إصلاحية: هي قراءة تستهدف تخليص النحو من الشوائب والمعوقات   -2
به من حذف وعامل وتقدير، ومن أبرز الكتابات في هذا المجال ما كتبه تمام حسان 

 .في اللغة العربية معناها ومبناها
قراءة تفاعلية: هي تلك القراءة التي تعطي النظرية اللسانية العربية القديمة مكانة  -3

لائقة بها في إطار مراحل الفكر اللغوي الإنساني مما يحدث نوع التفاعل بين الفكر  
اللغوي العربي القديم والنظريات اللسانية الحديثة القائم على الأخذ والعطاء القرض 

ومن أبرز الكتابات التي تمثل هذه القراءة ما كتبه أحمد المتوكل   والاقتراض بينهما. 
في بعض أعماله كتأملات في نظرية المعنى في الفكر اللغوي العربي القديم ونحو قراءة  

 جديدة لنظرية النظم عند الجرجاني.

 المنهج 

باحث، والملاحظ    ءة، والتي يسير عليها كلاالقر   عملية به طريقة التصور المتبعة في    يقصد     
  للمنهج المتبع   عليها  على الدارسات المندرجة تحت هذا الإطار، يرى بأنها لا تقدم أي تصور

الق التي يسيررافي  في قراءته الجديدة،    ءة، بل إن لكل باحث منحاه ورؤيته وآلياته الخاصة، 
 . (12) الحديثة  اللغوي العربي في ضوء اللّسانيات  اث للتر 

 : المنهج الوصفي -أ

والوصفيين من خلال        اللغويين  بين  واضحة  تماثلات  التراث عن  لسانيات  تكشف 
النحاة العرب نهجوا منهج   منهج وصفي )بنيوي(. كما أشار إلى ذلك تمام حسان بأن 

. نستشعر هذا المنهج في قول أبي عمرو ابن العلاء  (13)   الوصفية التي يباهي بها المحدثون
الذي سئل عما يفعل بما خالفت فيه العرب قواعد النحاة فأجاب:" أعمل على الأكثر 

 
 188المرجع السابق:  12
 131:م1984، 3اللغة العربية والحداثة، تمام حسان، عدد  13

 
خلط: لا ينتمي إلى لسانيات التراث

من؟

تع 
التي يسير عليها

هذا ليس منهجهم



7 

 

ويرى عبده الراجحي وإميل يعقوب أن العرب درسوا لغتهم   .(14) وأسمي ما عداه لغات"
 . (15) على أساس منهج وصفي أنشأه نحاة العرب 

التراث        الوصفية واللغويات على مستوى تجاوز لسانيو  اللسانيات  التماثل بين  إقرار 
القضايا الكبرى إلى أدق الجزئيات، فاتصال النحويين بالمصدر البشري هو أصل من أصول 

، فاعتماد النحاة على الملاحظة المباشرة لقراءة النص هو عمل وصفي،  (16)النحو الوصفي  
 . (17)  مدرسة الكوفة إذ يعتبر أنها مدرسة وصفيةوقد أشار عبده الراجحي إلى 

ويعبر نهاد الموسى عن هذه الآراء فيماثل بين مبادئ الاتجاه الوصفي وما اهتدى إليه        
؛ يظهر  اللغويين العرب إذ ينتهي إلى وجود تماثل واضح بين اللغويين واللسانين الوصفيين

ذلك فيما يعرف بالتحليل إلى المؤلفات المباشرة. وقد اتبع النهج نفسه في الحديث عن  
التوزيع، إذ وجد أنّ النحويين العرب قد وقفوا على هذا المبدأ في حقيقته، وذلك في غير  
وجه. فمنه أنهم أخذوا به تمييز أقسام الكلمة. ومعروف أن الاسم عندهم يتعين بدخول  

يف عليه، ودخول حرف الجر... والفعل عندهم يتعين بدخول )قد( و )لم( ...  )ال( التعر 
 . (18)  بالتمثيل والتوثيق وليس هذا ما يحتاج إلى التكثر

ومنه أيضاً ما لاحظه النحويين العرب هذا المبدأ في سياق استدلالهم على كثير من      
المسائل وذلك أن البصريين جعلوا عامل الرفع في الفعل المضارع قيامه مقام الاسم أو حلوله  
دون قصر من منطلق   بقدر ما يكون مسعفاً  إليه  النحويين كانوا يحتكمون  محله. ولكن 

 .  (19)  دون إطلاقجزئي نافع 

ومن مبادئ المنهج الوصفي كما لاحظها نهاد الموسى مبدأ "الخانية" متحصل ضمناً       
في معطيات النحو العربي، حيث تكاد المعرفة والابتداء من جهة، والنكرة والحال والتمييز  
من جهة ثانية، والمصدر والمفعول المطلق من جهة ثالثة، تمثل تعدداً في إطار التوحد، وذلك  

 
 131المرجع السابق: 14
 55فقه اللغة في الكتب العربية، عبد الراجحي: 15
 55المرجع السابق: 16
 58المرجع السابق: 17
 34: 1980، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، نظرية النحو في ضوء مناهج النظر اللغوي الحديث، نهاد الموسى 18
 34المرجع السابق: 19

ن

علاقة هذا بلسانيات التراث

؟



8 

 

من جهة انضباط العلاقة الصرفية النحوية فيها على نحو شبه مطلق، وحيث تكون المعرفة  
المبتدأ، حيث   بمفردات خانة  قائمة  ذلك  فكأن  والمعرف بأل،  والعلم  الضمير  ينتظم  باباً 

، رفعاً، ويكون المضاف إليه جراً.   يكون المبتدأ على اختلاف صور المفردات منه وصيغها
وتلك معطيات متعارفة لا تحتاج إلى إثبات يكون تزيدا وحشوا، وهي مساوقة لمعطيات 

 .  (20) هذا المنهج، وإن اختلف المصطلح والمنطق

 المنهج التوليدي  - ب 

جمع الدارسون المحدثون العديد من النقاط التي تتقاطع فيها اللسانيات العربية مع النحو      
التوليدي، وأشاروا إلى وجود تقارب بينهما؛ " لأن هناك أصولاً مشتركة بين المنهجين، أهمها  

وهو نفس الأساس الذي يقوم عليه   (21) صدور النحو العربي في معضمه عن أساس عقلي"
 النحو التوليدي. 

التوليديين،        اللغويين ومنهج  القرابة والتماثل بين  وقد عرض عبده الراجحي بعض أوجه 
 : (22) نأخذ بعضاً منها

 قضية الأصلية والفرعية -أ

أصل     المذكر  الجمع، وكذلك  أصل  المفرد  وأن  فرع،  والمعرفة  أصل  النكرة  أن  اللغويون  قرر 
، وتحضر قضية الأصل والفرع في للمؤنث ... وأن التصغير والتكسير يردان الأشياء إلى أصولهما

 حديثهم عن ظاهرة القلب المكاني.

 قواعد الحذف  - ب 

مع الطريقة   هناك تشابه كبير في طريقة تقديم المنهج التحويلي في تفسير ظاهرة الحذف     
فقد " التفت النحاة القدماء إلى ظواهر الحذف ووضعوا لها قواعد  التي قدمها النحاة العرب،  

. ويستدل الراجحي    (23) مبنية على إدراك الاستعمال العربي، وليس على مجرد التقدير المتعسف"
 

 44-43المرجع السابق: 20
 143:النحو العربي والدرس الحديث، عبده الراجحي  21
 143المرجع السابق: 22
 155المرجع السابق: 23

ما علاقته بلسانيات التراث

من قال هذا؟

يعضُ؟



9 

 

  على ذلك بما جاء عند سيبويه أن كلام العرب يوحي بشيء قريب من فكرة " البنية العميقة 
 . (24)عند التحويليين"

ويوجد    ديينيهذه الأمثلة دليل على بعض أوجه القرابة والتماثل بين اللغويين ومنهج التول      
 الكثير منها، كما وجد أن الأصل العقلي كان حقيقاً أن يفُضي إلى هذا التقريب. 

الآراء التي دارت حولها لم تكن مبنيةً على اعتبارات دينية فقط  والحديث على نشأة اللغة و      
بـ )التوقيف(، إنما جاء هذا الرأي لتأملهم وانبهارهم في حال   اللغة من دقة نظامها كالقول 
 وتعقيد تراكيبها، حتى غلب على ظنهم بأنها لا تكون من صنع الإنسان

لن       اللسانيات  اللغوي ومبادئ  التراث  والتقريب بين مبادئ  التماثل  أوجه  استقصاء  إن 
وبالنظر إلى انفتاح مناهج اللغويين العرب نجد أنّ هذا الانفتاح  تنتهي إلى حصر جامع مانع،  

 قابل لاحتضان كل المقاربات اللسانية المعروفة

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 152المرجع السابق: 24

هلا نقدت هذا المنهج

علق على هذل المنهج 

الاحتضان؟؟؟
أين  نقد المنهج 
الرجوع إلأى التراث والبحث عما يشبه اللسانيات قصد تحسين صورته

العربَ؟

نقول لن تنتهيَ



10 

 

 الفصل الثان 

 عبد القاهر الجرجان قراءة 

 عبد القاهر الجرجان

أبو بكر عبد القاهر بن محمد الجرجاني، يعد واحداً من الذين تفخر بهم الحضارة الإسلامية       
في مجال الدرس اللغوي، ومن أشهر كتبه دلائل الإعجاز حيث توصل فيه إلى نظريته الشهيرة  

 )نظرية النظم(، إذ تقف نداً قوياً لنظريات اللغويين الغربيين في العصر الحديث. 

 رجان الجمفهوم نظرية النظم عند 

، ويقول    (25)النظم عند الجرجاني هو " تعليق الكلم بعضها ببعض، وجعل بعضها بسبب بعض"
في موضع آخر:" وليس النظم في مجمل الأمر إلا أن يضع كلامك الوضع الذي يقتضيه علم 

عنها"  تزيغ  فلا  مناهجه  وتعرف  وأصوله،  قوانينه  على  وتعمل  نظر ،    (26) النحو،  في  فالنظم 
 الجرجاني يعتمد على مراعاة قواعد النحو وأصوله. 

   في نظر لسانيي التراث أهم الإشكاليات المعرفية بين الجرجان واللسانيات

 الجرجان البنيوي  -أ

بوجود        التراث  لسانيو  سوسير         يقر  دي  ارتآه  الذي  النهج  بين:"  واضحة  تماثل  علاقة 
وما جاء به عبد القادر الجرجاني من أفكار رئيسية، ذلك أن فكرة النظم هذه تعتمد في أساسها  
على اتباع قواعد النحو من حيث وضع الكلام في مواقعه ومن حيث النظر في العلاقات بين 

واعد النحو، وهنا يبرز الشبه بين ما قرره عبد القاهر  وحدات التركيب، ومدى موافقة ذلك لق
وما ارتآه دي سوسير من النظر الأفقي للتراكيب، أو النظر السانتاجماتيكي والنظر الرأسي أو  
الباراديجماتيكي عند دي سوسير يناظر فكرة الاختيار عند عبد القاهر التي هي جزء مكمل  

 
 20، 2004، 1دلائل الإعجاز، عبدالقاهر الجرجاني، تحقيق محمد خفاجي، دار الجيل، بيروت، ط 25
 21المرجع السابق: 26

حدد صاحب الرأي

المناظرة  = منهج



11 

 

لفكرة النظم، حيث إن النظم الصحيح إنما يكون باختيار العنصر اللغوي )الكلمة، أو جزء  
 .  (27) الكلمة( المناسب لموقعه في التركيب"

لم يكتفِ الجرجاني بمراعاة اللفظة في سياقها التي ترد فيه؛ بل تجاوز ذلك إلى التفاضل الذي       
يحصل بين الألفاظ في نفس التركيب، إذ يقول في ذلك:" وما كان هذه سبيله، كان بمعزل من  
أن يكون به اعتداد، وأن يدخل في قبيل ما يفاضل فيه بين عبارتين، بل لا يصح أن يجعل  

ك عبارة ثانية، فكما لا تكون الفضة أو الذهب خاتماً، أو سواراً أو غيرهما من أصناف الحلي ذل
، وهذا ما زاد (28) بأنفسهما، ولكن بما يحدث فيهما من الصورة كذلك لا تكون الكلم المفردة"

 لفظة على أخرى؛ لأنه عالمٌ في البلاغة.الجرجاني فيه على دي سوسير في مفاضلة 

والعلاقات التركيبية وذلك أن مراعاتهما    ستبداليةتقوم نظرية النظم على مراعاة العلاقات الا     
، فالنظم عنده" هو معاً يحقق للنظم صحته، ثم يبني عليهما ترتيبه بحسب المزية والفضل ثانياً 

الجرجاني   ي تقيل وهنا  .(29) مجموعة العلاقات التركيبية والاستبدالية، وليس مجرد رصف للألفاظ" 
مع دي سوسير حينما اعتبر الثاني العلاقات الاستبدالية والتركيبية المحورين الأساسين الذين يقوم  

 عليهما نظام اللغة.

جهة اعتبار اللغة أداة للتواصل، وذلك من خلال    الجرجاني مع "حلقة براغ" من  يلتقيكما        
، وسواء قلنا أن  مناقشة نشأة اللغة بأنها مواضعة، ثم بعد ذلك مناقشة اللغة بأنها توقيف وإلهام

اللغة مواضعة أو إلهام فإن اللغة هي نظام ربط الكلمات مع بعضها وفق لمقتضى دلالتها الفعلية 
   . (30)وبذلك تتمكن اللغة من القيام بوظيفتها الأساسية وهي تواصل الناس مع بعضهم البعض

 

 

 
 

 107: 2005دار غريب، القاهرة، كمال بشر، التفكير اللغوي بين القديم والجديد،  27
 301دلائل الإعجاز: 28
 18عائشة برارات:  29
 179اللسانيات في الثقافة العربية، حافظ إسماعيلي: 30

تفوق التراث إذن

لا مبرر واضحا للمقارنة بين الجرجاني ودي سوسير

هنا التقاء

لا يوجد شاهد واضح من الجرجاني يعبر عن هذه المفاهيم

هذه حقيقة عامة

نقول ااصحيحَ وليس الصحيحُ

مجردَ وليس مجردُ



12 

 

 الجرجان التوليدي  -ب

العربية القديمة وبين  نجد في بعض الدراسات الحديثة تبرهن لنا تقارب الدراسات اللغوية       
الدرس اللغوي الحديث لدى الغرب، حيث التشابه الكبير بين ما قدمه جرجاني في نظرية النظم 

 :(31) وبين ما قدمه تشومسكي في النظرية التحويلية التوليدية نذكر منها 

 التوليد  -أ

الجمل،        متناهي من  عدد غير  إنتاج  التوليد في  فكرة  القاهر عن  عبد  بناء على تحدث 
القواعد الراسخة في عقل الجماعة المتكلمة بلغة ما، مما يدل ذلك على أن فكرة التوليد لم تكن 

 غائبة عن الجرجاني، ويعني هذا أن تشومسكي لم يأتِ بجديد.

 القدرة -ب

اتفق تشومسكي مع الجرجاني في أن المتكلم يمتلك قدرة لغوية عن طريق النحو تسمح له       
فيرى تشومسكي أن المنهج الرياضي الذي يؤكد ميكانيكية التركيب    بتوليد عبارات لا نهائية.

يساعد على وجود أنماط لا نهائية، وليست المسألة مجرد تلاحم بين الصيغ أو رصد كلمات،  
 وإنما يجب أن نضع في الاعتبار دائماً الصلات المعقدة، متجاورة كانت أو غير متجاورة. 

 النحو -ت

الجرجاني إلى أنّ النحو يأخذ شكلاً عقلياً كما هو عند تشومسكي وليس مجرد وسيلة  تنبه       
العقلي أتاح إمكان رصد   اللغة في أداء وظيفتها الأساسية. هذا الشكل  اتصال تستعين بها 

بدأ الجرجاني   الطاقات النحوية الفعالة، فقد بدأ تشومسكي بالجملة وصولاً إلى المفرد، في حين
 بالمفرد وصولاً إلى الجملة. 

 

 

 
 182-179المرجع السابق: 31

إذن تفوق التراث وتقزيم اللسانيات

المفردة

وليس مجرد وسيلة بالنصب وليس الرفع



13 

 

 البنية العميقة والبنية السطحية  -ث

المعاني   النظم يقتضي آثار  السطحية عندما جعل  العميقة والبنية  البنية  ميز الجرجاني بين 
لقد  ويرتبها على حسب المعاني في النفس، وهذا ما أكدته الباحثة هدى الحديثي بقولها:" 

للبنية   بينهم على وجه التحديد حقيقة المستوى العميق  أدرك علماؤنا، وعبد القاهر من 
اللغوية التي أول ما تقوم عليه هو مبدأ التعلق بين أجزاء الكلمة، يقابل ذلك ما قال به  
لغوية   مقدرة  المتكلم  امتلاك  وجوب  على  منهما  ليؤكد كل  العميقة  بالبنية  تشومسكي 

النحو تسمح له بإنشاء عبارات لا منتهى لها عند تشومسكي، أما    يكتسبها عن طريق
ال النحو  بمعاني  فمقيدة  القادر  عبد  يتحكم عند  للكلام  ووجوه كثيرة  فروق  على  قائمة 

بصورها، مقدرة المتكلم وكفايته اللغوية. ويرى كلاهما أن الجملة التي تولدها القواعد النحوية  
 . (32) يجب أن تكون مقبولة من أبناء اللغة"

 

 

       

       

       

 

 

 

       

 
 5جوانب من النظرية اللغوية العربية في ضوء الدراسات الحديثة، هدى محمد الحديثي: 32

إسقاط وتلبيس لم يستعمل الجرجاني هذه المصطلحات

لا شاهد من الجرجاني يدل على وجود مفهوم البينة العميقة



14 

 

 الخاتمة

 في ختام هذا البحث نخلص إلى:

أنّ اللغويين العرب القدماء قد تناولوا أهم القضايا التي تطرق إليها البحث اللساني  -
 المعاصر. 

لم تقتصر دراستهم على اللغة العربية فقط؛ بل كانت دراسة لسانية شاملة من منظور   -
 لساني عام اتضحت من خلال رؤيتهم لنشأة اللغة.

بين قراءة ممجدة، واصطلاحية   الآراء حول الغاية من قراءة لسانيات التراث تعدد  -
 وتفاعلية.

 تبنوا المنهج الوصفي في دراسة اللغة من خلال استقراء المادة اللغوية ثم وصفها.  -
وجود علاقة تماثل وتشابه بين ما أقره الجرجاني في نظرية النظم وبين ما ارتآه البنيوي   -

 دي سوسير. 
 التشابه الكبير بين ما قدمه الجرجاني في التوليد والقدرة والنحو مع تشومسكي. -
وصول الدراسات الحديثة إلى تقارب كبير بين نظرية النظم )الجرجاني( وبين النظرية   -

التوليدية )تشومسكي( من خلال ما ميزه الجرجاني وتشومسكي في البنية العميقة 
    والبنية السطحية.

 

 

       

 

 

 

بالرفع وليس الجر



15 

 

 المراجع 

الكتاب  -1 دار  إسماعيلي علوي،  د. حافظ  المعاصرة،  العربية  الثقافة  اللسانيات في 
 . م2009 ليبيا  ،1الجديد المتحدة، ط

 .م2003اللسانيات العربية أسئلة المنهج، مصطفى غلفان، الأردن: دار الرافدين،   -2
 .اللسانيات العربية الحديثة، مصطفى غلفان، عين الشق، المغرب  -3
 التفكير اللساني في الحضارة العربية، د. عبد السلام المسدي، الدار العربية للكتاب،  -4

 . م1981، 1ط
 .م1984، 3اللغة العربية والحداثة، تمام حسان، عدد  -5
 .فقه اللغة في الكتب العربية، عبد الراجحي -6
العربية  نظرية النحو في ضوء مناهج النظر اللغوي الحديث، نهاد الموسى، المؤسسة   -7

 م.1980للدراسات والنشر،
دلائل الإعجاز، عبدالقاهر الجرجاني، تحقيق محمد خفاجي، دار الجيل، بيروت،  -8

 م. 2004، 1ط
 م. 2005التفكير اللغوي بين القديم والجديد، كمال بشر، دار غريب، القاهرة،  -9

 

 

 

 

 

 

 



16 

 

 قائمة المحتويات 
 الصفحة  الموضوع 

 2 المقدمة
 3 المصطلح والمفهوم: لسانيات التراث

 3 لسانيات التراث وأهداف القراءة
 4 مراتب القراءة

 5 الغاية من لسانيات التراث
 9-6 المنهج 

 10 الفصل الثان: قراءة عبد القاهر الجرجان، مفهوم نظرية النظم
 10 أهم الإشكاليات المعرفية بين الجرجان واللسانيات في نظر لسانيي التراث 

 11-10 رجان البنيويالج
 13-12 الجرجان التوليدي

 14 الخاتمة
 15 المراجع

 



 
 

 لحِجَاج في القرآن ا

 من خلال أهم خصائصه الأسلوبية 
      الكاتب: عبدالله صوله

 
 إعداد الطالبة:

 جوزه بنت هلال بن محمد الحيسوني
 

 الرقم الجامعي: 
461215837               

 
 إشراف:  

 أ.د. عبدالعزيز المسعودي 
 

 
 

 كلية اللغات والعلوم الإنسانية   –قسم اللغة العربية 
 م. ٢٠٢٤-ه١٤٤٦

 المملكة العربية السعودية 
 وزارة التعليم 

 القصيمجامعة 
 والعلوم الإنسانية اللغات كلية 

 الدراسات اللغوية 

9



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 المقدمة:  

على        يركز  الذي  البحث،  إطار  وتوضيح  الكتاب  في  الرئيسية  المصطلحات  تعريف  المقدمة  تتناول 
مسألتين أساسيتين: الأولى هي مفهوم "الحجاج" وكيف يمكن أن يظهر في القرآن الكريم باعتباره كلام الله 

ى الخصائص المرتبطة بالحجاج  المتواتر، والثانية تتعلق بتحديد "الخصائص الأسلوبية" في القرآن، مع التركيز عل
دون غيرها من الجوانب اللغوية أو القصصي، وتؤكد على ضرورة التوسع في المسألة الأولى نظرًا لجدة مفهوم 
الحجاج في الدراسات العربية الحديثة، رغم أن المصطلح قديم، مما يستدعي مزيدًا من التفصيل لفهم الحدود  

بيقه على القرآن. أما المسألة الثانية، فينُظر إليها على أنها أكثر وضوحًا  التي يحددها هذا المفهوم وكيفية تط 
فعنده المفهوم هو الدائرة المعرفية التي تتحرك فيها المعاني والمقاصد الكبرى التي  ولا تتطلب تفصيلًا كبيراً.  

تحمل داخلها الشيء وما يتصل به من شرح وتفصيل وترادف وتضاد وغيره، هذه المفاهيم على صلة مباشرة  
والبلاغة    بمشكلة البحث وهي التي ساقت إليه المصطلحات التي أوردها في دراسته، فالتفسير مجال معرفي،

 .مجال معرفي، وكذلك المعجم، ينتقي صولة المفاهيم من حقولها ثم يناقشها كما سنرى

 المسألة الأولى: ما الحجاج؟ وما نصيب القرآن منه؟ - 1

بدأ السؤال عن الحجاج أولا، في إطار علاقته بالقرآن، مما قرأ من آيات القرآن التي تذكر "الحجاج والمحاجة"،  
وبأن هذا المصطلح قديم لكن ظهوره في الدراسات العربية الحديثة بهذه الصورة جعل المؤلف يبحث عن  

الغربية منذ   الثقافة  العربية، ثم تحولاته في  الثقافة  الحديث بشكل مختصر،  المفهوم في  العصر  إلى  أرسطو 
فالحجاج مفهوما ورد في القرآن، ثم منهجا و رؤية ورد عند المفسرين، وعند دارسي المناظرة والجدل من  

  المسافة   وهي   الكلام،  وعلم   والفقه،  التفسير  الديني  الحقل فيالفقهاء ، أي كانت الممارسة لهذه الدراسات 
 .  الماضية الفترة   في العربية الثقافة  في الحجاج  مفهوم فيها تحرك  التي
  الحديثة،   العربية  والبلاغية  النقدية  والدراسات  الغربي  الحجاج  مفهوم  بين  تقارب  حدث  الحديث  العصر  في    
  فقد   والمعرفية،  الثقافية  التحولات  هذه   بين   فيما  الحجاج   مفهوم  تقريب  على   يعمل  صولة   جعل   ما   وهذا

القصصية



  للحجاج   وجدنا: "يقول  إذ  فيها؛  نشأ  التي  والبيئة  العلوم،  مع  التداخل  على  المفهوم  قدرة  حسب  قسمه
  العرب،  المحدثين  بعض  القدماء  عند  خاصة   ونجده  للجدل  مرادفا  يجعله  مفهوم:    الأقل  على  مفاهيم  ثلاثة

  العصر   في  له  ومفهوم....    اليونان  عند  ونجده  خاصة   والخطابة  الجدل  بين  مشتركا  قاسما  يجعله  ومفهوم
  قائم   ولغويا  فلسفيا  مبحثا   الاستواء  في   فشيئًا  شيئًا  أخذ   قد )...(    وأوضح  أدق   وهو   الغرب؛  في  الحديث
 .. الذات
   (Argumentation) وفي هذا البحث، يعتمد الكاتب على مفهوم الحجاج في المعنى الأوسع       

الذي يتجاوز البرهان المنطقي ليشمل الحوار والمناقشة، مما يجعله أشمل من الاستدلال البرهاني الذي يقتصر  
 .على استنتاج القضايا بشكل منطقي بحت

 : الحجاج بما هو مرادف للجدل في اللغة والاصطلاح 

والبراهين، وهو مرادف للجدل حسب تعريف الحجاج في اللغة يعني النزاع أو الخصام بواسطة الأدلة        
ابن منظور الذي يعتبر "الحجاج" مقابلة الحجة بالحجة، فيما أشار ابن عاشور إلى فرق دقيق بينهما في  
القرآن، حيث إن "الحجاج" غالبًا ما يشير إلى المخاصمة بالباطل، بينما "الجدل" قد يكون قائمًا على الحق  

ر أن الجدل يتعلق بالقدرة على الخصام وإقناع الآخر برأيك، وهو ما أدى إلى  أو الباطل. واعتبر ابن عاشو 
ربطه بعلم "قواعد المناظرة" أو "علم الجدل" في الفقه، ويشير أيضًا إلى أن الحجاج كان يسُتخدم مرادفاً  

ذي وصفه  للجدل في بعض الأعمال القديمة، مثل كتاب "المنهاج في ترتيب الحجاج" لأبي الوليد الباجي، ال
بأنه كتاب في "الجدل"، وفي هذا السياق، يفُهم أن الحجاج والجدل يشتركان في الغرض الأساسي المتمثل 

 .في إثبات الحق وإبطال الباطل، وهو يشبه ما يعرفه علم المنطق من تقديم مقدمات لإقامة الحجج

وسواء صح ما ذكر من ترادف بين "الحجاج" و"الجدل" في كتاب الباجي أو لم يصح، فإن هناك       
القرآن"   علوم  في  و"الإتقان  للزركشي  القرآن"  علوم  في  "البرهان  مثل  القرآن  علوم  في كتب  لرأينا  دعمًا 

قرآن"  للسيوطي، حيث يعتمدان مصطلحي "الحجاج" و"المحاجة" كمرادفين للجدل، ففي فصل "جدل ال
لدى الزركشي والسيوطي، تم استخدام هذه المصطلحات بدلًا من "الجدل" نفسه، ما يشير إلى ترادفها في  



هذا السياق، كما ذكر ابن أبي الإصبع المصري أن المذهب الكلامي هو نوع من الجدل الذي يعتمد على  
الاحتجاج بالحجج لإثبات الرأي، ويشمل أساليب منطقية مثل السبر والتقسيم، مما يعزز العلاقة بين الجدل 

 .والمذهب الكلامي في القرآن

ويتضح أن "الحجاج" كان مرادفاً للجدل عند القدماء، وهو أيضًا مرادف للمذهب الكلامي الذي       
يعد جزءًا من الجدل، وهذه الألفاظ الثلاثة تتداخل بشكل واضح في كلام ابن القيم الجوزية، حيث يصف  

ت من القرآن،  "الاحتجاج النظري" بأنه نوع من الجدل يستخدم المعقول لإثبات الرأي، مستشهدًا بآيا
وقد استمر هذا الترادف في الدراسات العربية الحديثة، كما في كتاب "مواقف الحجاج والجدل في القرآن  
الكريم" للهادي حمو، الذي اعتبر المصطلحين مترادفين رغم الإشارة إلى الفرق بينهما في بعض المصادر،  

 .مثلما ذكر أبو علي الطبرسي

القدماء والمحدثين الحجاج مرادفاً للجدل، مما قد يضيق مفهوم الحجاج ويغرقه في         اعتبر بعض  كما 
الصناعة المنطقية التقليدية للجدل، التي تهدف إلى حماية أو هدم الآراء وفقًا لقواعد الاستدلال. ومع ذلك،  

المذهب  فالقرآن لا يتماشى كليًا مع مفهوم الحجاج كمرادف للجدل أو    ،يعُتبر الحجاج أوسع من الجدل
وقد انتقد الجاحظ هذا المذهب في القرآن، مشيراً إلى عدم وجود أقيسة برهانية    الكلامي، رغم تعدد أنواعه،

وعلى الرغم من ذلك، ظل الجدل والمذهب الكلامي في كتب    ،أو جدلية وفقًا للأشكال المنطقية المعروفة
 .علوم القرآن والأصول يلتزم بالبعد المنطقي للأقيسة واستخلاص النتائج

الحجاج  عبد الله صوله  ويأتي   • "مواقف  الهادي حمو في كتابه  العرب  رأي المحدثين من  بذكر 
أن هؤلاء حصروا   إذ يرى صولة  الكريم" بأن الحجاج والجدل مترادفتين؛  القرآن  والجدل في 
القرآن   فليس  أمر  من  يكن  "مهما  بقوله:  ذلك  على  معترضا  "الجدل"،  لفظ  في  الحجاج 

المذهب    بمستجيب في كليته ولا حتى في معظمه لمفهوم الحجاج باعتباره مرادفا للجدل أو 
الكلامي مهما تعددت أنواع هذا الجدل . لأن الجدل يحده المنطق، والحجاج في القرآن يتجاوز  

 شكل الجدل والمنطق معا.  

مترادفين



 : الحجاج قاسم مشترك بين الجدل والخطابة

إن الحجاج أوسع من الجدل، فهو قاسم مشترك بين الجدل والخطابة، حيث يشتركان في إنتاج الحجج،  
رغم اختلاف نوع الحجة في كل منهما، ويعُرف الحجاج عمومًا على أنه سلسلة من الأدلة تؤدي إلى نتيجة  

 ين: معينة، ويمكن أن تكون هذه الأدلة استقرائية أو قياسية، وينقسم الحجاج إلى نوع

التأثير العقلي )كما في مناظرات  ، الذي يرتبط بمناقشة الآراء بشكل نظري بهدف  الحجاج الجدلي -
 علم الكلام(. 

 ، الذي يعتمد على التأثير العاطفي والإقناع، الحجاج الخطابي -

وهذا الحجاج الجدلي يوجد في القرآن ويدُرَس في كتب علوم القرآن تحت مسميات مثل "جدل القرآن" أو  
أو "الاحتجاج النظري"، أما الحجاج الخطابي، كما عرضه أرسطو، فهو موجه   ""المذهب الكلامي في القرآن

للجمهور بهدف التأثير العاطفي وإثارة المشاعر، وليس التأثير العقلي، وقد يشمل المغالطة والخداع لإقناع  
ال بين  الجرجاني  ويميز  الإيهام،  على  يعتمد  الذي  التخييل  من  الخطابة كنوع  إلى  وينُظر  تخييل  الجمهور، 

والاستعارة، معتبراً التخييل خداعاً لا يتوافق مع القرآن، وقد يكون هذا التفسير سببًا في تجنب القدماء رؤية  
 .اليونانية التي كانت تعتمد على الحجة والتأثير العاطفي كما في الخطابة القرآن من خلال مفهوم البلاغة

 ويرى مصطفى ناصف أن البلاغة عند العرب تتنوع إلى نوعين:

الأول هو بلاغة الدعاية التي تهدف إلى كسب المخاطب واستمالته وتحسين القبيح وتقبيح الحسن،   -
وهي تشبه الحجاج الخطابي الذي يعتمد على التأثير العاطفي والمغالطة، وقد وُظ ِّف هذا النوع في  

 الشعر.
أما البلاغة الثانية فهي بلاغة تتعمق في دراسة اللغة وتطبيقها على القرآن عبر دراسة تركيب عباراته   -

 .ونظام لغته



وبناءً على ذلك، يرى ناصف أن الحجاج بمعناه الجدلي لا يتناسب مع القرآن لعدم وجوده بانتظام فيه،  
القرآن باعتباره كلام الله  الذي يشمل أساليب الاستمالة والمغالطة لا يناسب  كما أن الحجاج الخطابي 

نوعين ويكون أكثر ملاءمة  المنزل، وبالتالي يطرح تساؤلًا عن وجود مفهوم آخر للحجاج يتجاوز هذين ال
 .لدراسة القرآن

لكل مفهوم أسسه المعرفية، منذ القديم، فعبد الله صولة يرى أن الحجاج  أن نستنتج من ذلك  •
بين  يوجد  الحجاج  وأن  جدلًا،  حجاج  وليس كل  حجاج  جدل  فكل  الجدل،  من  أوسع 

صنف   أنه  بمعنى  وحجاج خطابي،  جدلي،  حجاج  ترتيبها المفهومين  أعاد  ثم  هنا،  المفاهيم 
وصياغتها، )الحجاج، الجدل، الخطابة(، فأطر الحجاج الجدلي بما جاء من دراسات في جدل  
"القرآن" و"المذهب الكلامي في القرآن"، وغيرها من دراسات علوم القرآن، وأتى إلى الحجاج  

لمشاعر والمغالطات والخداع الخطابي ورأى أنه تدخل فيه الانفعالات والتأثير العاطفي وإثارة ا
والإيهام بالواقع، وهذا ما جعل البلاغيين العرب يتجنبون الحديث عن الخطابة في القرآن، ولذا  
فهو يرد هذا الحجاج ويراه غير قابل للتطبيق في القرآن، كونه كلام الله المنزل على نبيه، كما  

 رد  الحجاج الجدلي. 
 لغويا  قائما  بذاته :  الحجاج من حيث هو »حوار« وباعتباره مبحثا  

للحجاج سبيل ثالثة غير هذه التي تربطه بالخطابة وهي موضع اتهام بكونها مناورة، وغير تلك التي تربطه      
بالجدل وهو موضع اتهام بالقصور عن الإلمام بكل ما ينشأ في خطاب اللغات الطبيعية من وجوه المحاجات،  

هرت محاولات فلسفية ولسانية ، عندما ظ1958حيث بدأ الحجاج في الخروج عن هاتين الدائرتين منذ عام  
بذاته،   قائمًا  واللسانيات مبحثاً  الفلسفة  إطار  الحجاج في  أصبح  لتطويره كأداة معرفية مستقلة، ولذلك 
حيث قام أوسكمير وديكرو بتطويره في إطار لغوي محض، كما قام ماير بتوسيع هذه الجهود من خلال  

اهم في إبراز الحجاج كنظرية مستقلة. وعلى الرغم من أن  إدخال الحجاج في إطار نظرية المساءلة، مما س 



برلمان وتيتيكا اعتبرا الحجاج مرتبطاً بالخطابة والجدل، إلا أنهما أكدا على تمييزه كـ "خطابة جديدة"، مما  
 .يعني قطيعة مع الأساليب التقليدية، معتبرين الحجاج ليس مجرد مناورة أو تلاعب بعقل المخاطب

  ورأوه   والمغالطة، والانفعالات الدعاية تهم   من وبرأوه  والخطابة، الجدل من  أصحابه أخرجه  وقد •
  المجال   هذا في  صولة الله عبد  عند يستقر الحجاج مفهوم جعل  ما وهذاصرف،  عقلي  اتجاه أنه
  في   الحجاج   لدراسة  الأنسب  ويراه   الانفعالات  من   الخالي  العقلي   الاستدلال  الاشتغال  من

  العقل  يريد كما  القرآني بالنص وتلعب تعبث للنظرية العنان  يطلق لم ذلك ومع الكريم، القرآن
 .للتطبيق مناسب غير يراه  ما ورد  منهم أخذ  فقد الحجاجي، 

 

 مفهوم الحجاج عند تولمين: 

  المختلفة التي صاغها في كتابه:يمكن لنا أن نستخلص مفهوم الحجاج عند تولمين من الرسوم الحجاجية  

الرسم  الرسم الأول:   .1 طور تولمين مفهوم الحجاج من خلال تقديم رسوم حجاجية متعددة، وفي 
يصاغ هذا  )م(، النتيجة )ن(، والضمان )ض(، و   الأول، يوجد ثلاثة أركان أساسية هي: المعطى 

الرسم بشكل منطقي بحيث إذا كان المعطى صحيحًا، فإن النتيجة ستكون كذلك بناءً على الضمان  
 .المقدم
 :مثال

o المعطى: "علي تونسي" 

o النتيجة: "هو ليس شيعيًا" 

o الضمان: "أغلبية التونسيين ليسوا شيعة" 

  : الرسم الثاني .2



هذا يسمح   .الاستثناء )س(و    الموجه )ج(في الرسم الثاني، أضاف تولمين عنصرين جديدين هما  
 .بموجبها القضيةبتوضيح الشروط التي قد ترُفض  

 :مثال

o المعطى: "علي تونسي" 

o النتيجة: "من شبه المؤكد أنه ليس شيعيًا" 

o الضمان: "أغلبية التونسيين ليسوا شيعة" 

o الاستثناء: "إلا إذا درس في إيران" 

 الرسم الثالث  .3

عنصر   تولمين  الثالث، أضاف  الرسم  يبنى عليه  (F) الأساسفي  الذي  الأساس  الذي يشكل   ،
 .الضمان

 :مثال

o المعطى: "علي تونسي" 

o النتيجة: "من شبه المؤكد أنه ليس شيعيًا" 

o الضمان: "أغلبية التونسيين ليسوا شيعة" 

o الاستثناء: "إلا إذا درس في إيران" 

o  الأساس: "نظرًا لأن نسبة الشيعة في تونس تكاد لا تذكر" 

حيث     .الضمان )ض(، والنتيجة )ن(،  )م(المعطى   :ومن أهم الأركان في نظرية تولمين الحجاجية هي
يرى صولة   .(Implicite) ، بينما يكون الضمان ضمنيًا(Explicite) يُصرح بالمعطى بشكل واضح



أنه غير مطمئن له كل الاطمئنان؛ لأن هذه الأركان الثلاثة للحجاج تذكره بنهج الاستدلال الأرسطي في  
وهذا القياس المنطقي يدخل في نظرية    ،صغرى، كبرى؛ إذن نتيجة "بناء القياس المنطقي القائم على حجج  

إلا أن تولمين يشير إلى بساطة النموذج وعدم قدرته على تغطية كل الأبعاد    القانون والبناء المنطقي الصارم،
 .الحجاجية. وهذا النموذج يظهر في جمل القرآن التي تخضع لهذا النوع من الاستدلال

الحجاج في القرآن لا يهدف إلى دحض الحجج بالكامل، بل يركز على  الحجاج في القرآن وفق تولمين:  
تعزيز القضايا المنطقية من خلال دمجها مع القضايا القانونية والمرافعات القضائية، وفي هذا السياق يحاول  

 .من رسوماته الحجاجية  الرسم الثالثتولمين تطبيق المنطق الصارم على هذه القضايا، مما يظهر بوضوح في  

الملاحظة اللافتة في نموذج تولمين أن الحجاج لا يهدف بالضرورة إلى إقناع الحجاج كبرهان وليس إقناع ا:  
الآخرين، بل هو أقرب إلى صناعة البرهان، حيث الهدف هو إثبات الحق، وبالتالي يمكن القول إن الحجاج  

فإن رك لذلك،  النفس.  ذاتية لإقناع  عملية  هو  بل  إقناع الجمهور  إلى  ليس موجهًا  النموذج  ن  وفقًا لهذا 
 .الجمهور غائب في رسوم تولمين، وهو ما يختلف عن الحجاج التقليدي الذي يستهدف التأثير على الجمهور

داخلي:   بين  الحجاج كحوار  حواري  تفاعل  هو  بل  للقضايا،  تتابع  ليس مجرد  الحجاج  أن  تولمين  يرى 
الأطراف المتداخلة في المحادثة. فهو يركز على الحجاج كحوار وليس مجرد مناجاة أو حديث داخلي، مما  

 .يعكس طابعًا تفاعليًا بين الأطراف المشاركة في العملية الحجاجية

أن نموذج تولمين غير حجاجي لأن الحجاج يرمي دائما لإقناع الغير، وهذا أقرب إلى  يرى صوله   •
 صناعة البرهان في المنطق. 

 مفهوم الحجاج عند برلمان وتيتيكا:  

عرف برلمان وتيتيكا الحجاج كأداة لفهم تقنيات الخطاب التي تهدف إلى إقناع الجمهور بتسليم أفكار أو  
هدف الحجاج لديهم ليس فقط إقناع العقل بل أيضًا تحفيز السلوك  دة درجة الإذعان لما يعُرض عليه، و زيا

وفق نظرية تولمين



فهم يميزون بين الجدل الذي يسُتخدم لإقناع العقل و الخطابة التي تدفع إلى العمل، ويجعلون من    ،والعمل
 .الحجاج مزيًجا من الاثنين ليكون شيئًا ثالثاً يتجاوز الجدل والخطابة التقليدية

، حيث لا يتعامل معهما كقوى منفصلة بل  الهوىو  العقليرى برلمان وتيتيكا أن الحجاج يتكامل بين  و 
كقوى تفاعلية. في هذا الإطار، يتم التعامل مع الحجاج كأداة للإقناع العقلي والتأثير العاطفي معًا، بعيدًا 

يميز مفهومهم عن الفلسفات التقليدية التي كانت تفصل بين    ، مماعن المغالطات أو التأثير غير العقلاني
 .العقل والعاطفة

الحجاج بالنسبة لهما  ، فتظُهر الخطابة في مفهوم برلمان وتيتيكا بعدًا جديدًا يتمثل في التفاعل مع الجمهورو 
ليس استدلالًا منطقيًا مجردًا، بل هو حوار تفاعلي يقوم على قيم مشتركة بين المتحدث وجمهوره، حيث يتم  

 :يميزان بين نوعين من التقنيات الحجاجيةو  .الاتفاق على المفاهيم والأسس التي يبُنى عليها الخطاب

تهدف إلى تقوية العلاقة بين العناصر المتباينة لخلق تضامن بينها.   :)الوصلة(الطرائق الاتصالية   .1
وتتضمن حججًا شبه منطقية تشبه البراهين الرياضية أو المنطقية وحججًا تعتمد على الواقع مثل 

 .الربط السببي والشواهد

تعتمد على فصل العناصر المتضامنة رغم أن لها مفهومًا مشتركًا.    :الطرائق الانفصالية )الفصل( .2
يشمل ذلك فصل الظاهر عن الحقيقة، حيث يظُهر الحجاج أن هناك اختلافاً بين ما يبدو للعيان  

 .وبين جوهر الشيء أو المفهوم، كما في مثال فصل "الإنسان" في الحقيقة من "الإنسان" الظاهر

إحدى أهم الإضافات في مفهوم الحجاج عند برلمان وتيتيكا هي أن الحجاج ليس مجرد أداة نظرية أو  ولعل  
السلوك الاجتماعي إقناع عقلي بل  ، فمغالطة، بل هو وسيلة عملية تؤثر في  الحجاج عندهم ليس مجرد 

 .تشجيع على العمل بشكل اجتماعي، ويبرز العلاقة المتكاملة بين العقل والهوى في التفاعل الاجتماعي

يرى عبدالله صوله أن الحجاج عندهما يعود أصله إلى الخطابة والجدل عن اليونان لكنهما تجاوزا   •
الاتباع إلى الإبداع بإضافتهما بعدًا عقليًا للخطابة وأخرجا البلاغة من دائرة الاتهام بالتلاعب  



عليه ملاحظات وبالإمكان   وتيتيكاه لا توجد  بيرلمان  نموذج  يقر بأن  بهذا  بالجمهور"، وهو 
 تطبيقه في القرآن الكريم. 

 مفهوم الحجاج عند أوسكمبر وديكرو 

يختلف أوسكمبر وديكرو عن باحثين آخرين مثل برلمان وتيتيكا في تصورهما للحجاج، فالحجاج عندهما  
الحجاج عندهما يحدث عندما يقُدم   كامن في بنية اللغة نفسها، وليس مجرد تتابع منطقي أو رياضي، أي أن

(، ويمكن أن يكون هذا التتابع صريًحا أو ضمنيًا،  2( يؤدي إلى التسليم بقول آخر )ق1المتحدث قولًا )ق
للنزهة"، حيث ق فلتخرج  "الطقس جميل،  مثال  في  جميل"، وق  1مثلما  "الطقس  "فلتخرج    2هو  هو 

 .للنزهة"، وهي نتيجة ضمنية

(  1وفي هذا السياق، فالحجاج ليس مجرد نقل للمعلومات بل هو عمل لغوي يشمل التصريح بالحجة )ق
(، سواء كان هذا الاستنتاج صريًحا أو ضمنيًا، فالمضمون اللغوي نفسه يحتوي على شروط  2والاستنتاج )ق

 .تتيح له أن يكون حجة تؤدي إلى تسليم مستمعه

والحجاج:   على  التداولية  وتأثيرها  اللغوية  الأعمال  تدرس  التي  التداولية،  الحجاج ضمن  ديكرو  يدمج 
المتلقي، ويرى أن اللغة في جوهرها سجالية، أي أنها تحمل طابعًا حجاجيًا في كل مستوياتها، فالحجاج  

يحدث    عنده ليس فقط سعيًا لإقناع السامع، بل أيضًا أداة محاورة ومواجهة بين المتكلمين. لذلك، الحجاج
 .من خلال الكلمات والتراكيب اللغوية نفسها

 وظيفة الحجاج: التوجيه 

نحو تصرف معين أو تغيير   توجيه السامع، حيث يهدف المتحدث إلى  التوجيهفي    وظيفة الحجاج تكمن  
 :في المعتقدات، ويمكن أن يكون التوجيه على مستويين

 .محاولة إقناع السامع أو التأثير عليه :مستوى السامع .1

 )صريًحا أو ضمنيًا(.   2قإلى  1قحيث يؤدي  :مستوى الخطاب نفسه .2



 المأخذ على النظرية

يؤخذ على نظرية أوسكمبر وديكرو هو أنهما حد ا دلالة الكلام إلى التوجيه فقط، بينما يمكن أن تكون  
الحجاج   تفوق  تأثيرات  أو  أخرى  معاني  تتضمن  فقد  ذلك،  من  أوسع  الأحيان  بعض  في  الكلام  دلالة 

 .والتوجيه

حصر دلالة الملفوظ في "التوجيه" أن مفهوم الحجاج واسع عندهما، وأن  عبد الله صوله  يرى   •
الكلمة الكلام وحتى  دلالة  أن  عندنا  "والرأي  يقول:  نظريتهما،  على  التوجيه    معيب  ليست 

 ".فحسب، وإنما التوجيه جزء من دلالة ذلك الكلام وبعض منها 
 : مفهوم الحجاج عند ماير

السؤال، أو   الكلام وضمنيه ويقصد بضمنيه  العلاقة بين ظاهر  الذي عرف الحجاج بقوله: "هو دراسة 
المساءلة، أي كل كلام جواب عن سؤال ضمني، والحجة تكون عنده جوابًا مقدمًا، ولما كان الحجاج إثارة  

القرآن، وأن الخطاب القرآني  الأسئلة وتواليها والإجابة عنها، فقد رأى صولة أن هذا يأتي كثيراً في تراكيب 
 .يستجيب لمفهوم الحجاج في إطار نظرية المساءلة عند مايير.

 : ربط الحجاج بنظرية المساءلة

السؤال  ، فماير إلى أن الحجة هي إجابة على سؤال ضمني يستنتجه المستمع من سياق الخطابيذهب       
يمكن اعتبار الحجاج عنده إثارة للأسئلة؛ إذ يفُترض  ، و لا يُصرح به، لكنه يسُتخلص من المعطيات والمقام

تلقي في نهاية الخطاب مثل 
ُ
 .الذي يستنتج الأسئلة من الإجابات المقدمة "السائل"أن يكون الم

الحجاج عند ماير مجرد العلاقات المنطقية بين الأقوال؛ إنه عملية تفاعلية يتخللها إثارة  وبالتالي يتجاوز       
للأسئلة، حيث يعتبر المقام العامل الأساسي الذي يساعد المتلقي على استنتاج المعنى الضمني، ويكون  

 .بذلك الحجاج مسرحًا حيًّا من الأسئلة والأجوبة التي تتفاعل ضمن سياقات الخطاب



وتيتيكاه  هناك تباين بين المفاهيم المختلفة للحجاج، مثل تلك التي يعتمدها برلمان  وبالتالي يمكن القول أن  
وهذا النموذج، الذي يعتمد   ،التي تقتصر على الوصل والفصل، وهذا قد يحد من فهم الحجاج في النصوص

على رسوم منطقية ورياضية، يحد من فهم الحجاج في النصوص إلى نمط ثابت، وبالمقابل يعتبر مفهوم ديكرو  
وأوسكمبر أن كل قول يمكن اعتباره حجاجيًا، باعتبار أن الحجاج جزء من جوهر اللغة، ولكن الكاتب  

أو فصلًا  يتطلب  ليس كل حجاج  وسطاً:  موقفًا  طاقة    يقترح  ذات  دائمًا  ليست  اللغة  أن  وصلًا، كما 
 .حجاجية

   :الحجاج في القرآن

يتحدث القرآن  ه إقناعًا وتأثيراً على السامعين، و القرآن خطابًا حجاجيًا بامتياز، وذلك لأن في يعُتبر       
إلى جمهور متنوع من المؤمنين والكافرين وأهل الكتاب، وغيرهم، بل إن بعض المخاطبين غير محددين، مما  

 .يجعل القرآن خطابًا شاملًا يصل إلى جميع الأزمان والأماكن

   :أنماط الخطاب القرآني

ير، التشجيع، التحريض، والتكذيب،  يحتوي القرآن على أنماط متعددة من الخطاب، مثل التحفيز، التحذ
كما أن الخطاب في القرآن يشمل مخاطبات موجهة إلى شخصيات معينة مثل النبي )صلى الله عليه وسلم(،  

 .أو أفراد كأهل الكتاب والكافرين، وأحيانًا خطاب عام يشمل جميع الناس

كما يقدم القرآن نفسه كخطاب حجاجي موجه إلى متلقين مختلفين، ويظهر ذلك في كثرة حكاية        
أقوال الكافرين والرد عليها، كما يبرز الخطاب القرآني في شكل حوار بين الذوات المتخاطبة والمختلفة، مع  

عقلية والمادية للناس،  تأكيد على نبذ العنف واستبداله بالحجاج، حيث يسعى القرآن إلى إصلاح الأوضاع ال
التأمل والتقوى،   القائم، كما يظهر في آيات تدعو إلى  الوضع  لتغيير  القرآن أسلوبًا حجاجيًا  ويستخدم 

 .ويحدد غرضه في إحداث إصلاح في الأمة الإسلامية

تباينا



ويعتبر القرآن وسيلة لتغيير الأوضاع الاجتماعية والفكرية، ويعزز من قيم الحجاج عبر الحوار والتفسير      
بدلًا من الإكراه، حيث تنفي آيات مثل "لا إكراه في الدين" القسر في اعتناق الإيمان، ويشدد القرآن على  

 .أن سبيل الهداية يعتمد على النظر والاستدلال العقلي

أيضًا تساؤلات الأمة التي كانت في حاجة إلى إجابات، مثل تلك المتعلقة بالبعث،       القرآن  ويتناول 
ويقدمها ببلاغة تناسب تفكير الناس في زمانها، مستجيبًا لأسئلتهم ومعبراً عن مواقفهم، بما في ذلك مواقف  

 .الجاهلية

ويمتلك القرآن طابعًا حجاجيًا موجهًا لأصناف مختلفة من المخاطبين، ويحتاج فهم معانيه الحجاجية       
إلى دراسة معمقة لعلوم القرآن مثل التفسير والبلاغة، ومن أبرز التفاسير المعتمدة هو تفسير ابن عاشور،  

ري، وليس الهدف الوصول  الذي يركز على البلاغة، بالإضافة إلى تفاسير أخرى مثل "الكشاف" للزمخش
 .إلى فهم واحد للقرآن، بل توظيف معانيه بشكل حجاجي وفقًا لمقتضيات البحث

أقر عبد الله صولة بأن القرآن خطاب، والخطاب يقتضي الإقناع والتأثير ، ثم حدد مفهوم   •
الخطاب بما يمكن أن يدُرس في القرآن عند بنفنسيت أنه "كل قول يفترض متكلما وسامعًا 

فمن مفهوم الخطاب تتبع صولة المجال  ،  مع توافر مقصد التأثير بوجه من الوجوه في السامع
القرآني وخارجه،   النص  المخاطبين داخل  أنواع  المخاطبين، وحدد  يتعين في  أن  الذي يمكن 

المحددين، كون القرآن خطابًا موجها لمتلق فعلي أو  والمخاطبين المحددين بالاسم والصفة، وغير  
محتمل، والغرض هو تغيير لوضع ما، كونه كتاب إصلاح واستجابة لسؤال الأمة كما يرى،  

 وهذا قائم على "الحجاجية"، حجاجية القرآن، بهذا المفهوم.
 مفهوم الخصائص الأسلوبية في القرآن:  -2-2

مفهوما آخر على صلة بالمفهوم الخطاب القرآني، وهو مفهوم   صوله  من المفهوم السابق، استخرج      
الخصائص الأسلوبية، لكنه مفهوم مركب من صفة وموصوف بعد أن رأى أن الخصائص الأسلوبية" ظواهر  

بمفهوم



النص اللغوية، التي هيمنت عليه، بعد أن تكررت وترددت كثيرا وتشكلت في هيئات وأوضاع ومعطيات  
وتراكيب، وأصبحت أسلوبًا في القول" يميز القرآن وقد أخذ صولة مفهوم الخصائص الأسلوبية من الناقد  

 : تتجاوزمحمد الهادي الطرابلسي في كتابه خصائص الأسلوب في الشوقيات، وبأن هذه الخصائص 
توحدها   :المعجم  .1 معانيها،  تنوع  من  بالرغم  والتي  معينة،  فيه كلمات  تتكرر  خاص  معجم  له 

 .خصائص حجاجية

 .يستخدم تراكيب لغوية معينة تتكرر، ولها قدرة حجاجية مؤثرة :التركيب .2

تتكرر صور فنية في القرآن، تتفاوت في المواد والأساليب، لكن تظل وظيفتها الحجاجية    :الصورة .3
 .واحدة

يعُتبر الإيقاع جزءاً أساسياً من معنى النص القرآني، والإيقاع لا يُضاف كزينة بل  ، إلى الموسيقى أو الإيقاع 
هو شكل دال يحوي معاني إضافية تساهم في التأثير والإقناع، وليس مجرد عامل مساعد كما يرى بعض 

 .الفلاسفة مثل أرسطو

الإيقاع فترك البحث في هذه الجزئية من الأسلوب، وهذا  لكنه لم يستطع أن يكتشف البعد الحجاجي في  
يعود إلى قصور البحث عند صولة نفسه، وقد ترك بحث الصوت والحروف والقصص والأساليب الأخرى،  
ويرى أن تردد الظواهر اللغوية في القرآن يمثل الخصائص الأسلوبية، بما في هذه الظواهر من طاقة حجاجية،  

 ة يعني تكرار المعنى الحجاجي عنده. وتكرار الظاهرة اللغوي
 



 المملكة العربية السعودية 
            ليمــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــوزارة التع

 الــقــــصيــــــم جامعـــــــــــــــــــــــة 
   لغات والعلوم الإنسانيةكلية ال   

 ة ــــــــــــــــــقسم اللغة العربي

 

 

 : كتاب   تقديم

 داتهاالبلاغة العربية أصولها وامتدا

 د. محمد العمري 
 إعداد الباحث: 

 رايد بن مسهوج بن حبيب الشمري

 الرقم الجامعي: 

461115875 

 

 إشراف الدكتور: 

 أ.د. عبد العزيز المسعودي 

 

 الفصل الدراسي الأول

 م 2024

 



 مقدمة 

يعُتبر عبد القاهر الجرجاني من أعلام البلاغة العربية الذين أثروا بشكل كبير في تطور هذا       
العلم. في كتابيه "أسرار البلاغة" و"دلائل الإعجاز"، قام الجرجاني بتقديم رؤى فريدة في تحليل 

التي تربط بين الألفاظ والمعاني. وقد كان لكت اللغوية  العلاقات  ابات  النصوص الأدبية وفهم 
محمد العمري دور بارز في إعادة قراءة وتفسير أطروحات الجرجاني من منظور حديث. يناقش 
العمري مفاهيم رئيسية مثل الغرابة الشعرية، المعنى القريب والبعيد، والمجاز، ويقوم بربط هذه 
  المفاهيم بتقسيمات الجرجاني وتوجهاته البلاغية. في هذا السياق، يسلط هذا البحث الضوء 

التي خلص إليها في    على أهم ما طرحه العمري في قراءته لأعمال الجرجاني، مع توضيح النتائج 
 .فهم التراث البلاغي العربي

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

كتابه لا يقتصر عليها

التلخيص



 الغرابة الشعرية    -1

ناقش محمد العمري موضوع الغرابة الشعرية كما تناولها عبد القاهر الجرجاني، حيث يستند       
في كتابه   الجرجاني  البلاغةطرح  المفيدة    أسرار  الغرابة  متعارضين:  عنصرين  بين  الصراع  على 

والوضوح غير المفيد. لكل منهما خصائصه وتجلياته، فالغرابة ترتبط بالمفارقة، التخييل، التركيب،  
والتأويل، وغالبًا ما توصف بالغموض أو الكذب. أما الوضوح فيقترن بالعقل، المعرفة، والصحة،  

 ويوصف بالصدق والصراحة.   

يشير العمري إلى أن الجرجاني لم يتفاعل بين هذين المكونين بتكامل يوُلد تركيبًا جديدًا       
يجمع بينهما، بل تمثلت الغلبة للوضوح بين الحين والآخر كعنصر معارض للغرابة. وعلى الرغم 
من أن عنصر الغرابة هو الذي ركز عليه الجرجاني في بناء خطته في الكتاب، إلا أن الوضوح  

 دور المعارض في تفسير البلاغة.   لعب 

ويرى العمري أن تقسيم الجرجاني للكتاب إلى ثلاثة أقسام رئيسية كان واضحًا، حيث       
خصص القسم الأول للعلاقات بين أطراف التشبيه والاستعارة، والفرق بين التشبيه والتمثيل.  
أما القسم الثاني فقد تناول فيه العلاقة بين الاستعارة والمجاز، مميزاً بين المجاز اللغوي والعقلي. 
وفي هذا الإطار، يعُلق العمري على أن تخصيص الفصلين المتعلقين بالأخذ والسرقة قد جاء في  
موقع غير مناسب، وكان من الأفضل تأجيلها لتكون نهاية الكتاب. هذا التأخير كان سيزيل  

 الغرابة والعزلة بين الفصول.   

من خلال القسم الثالث أولاً ثم الأول   أسرار البلاغةمن هنا، يقترح العمري إعادة قراءة       
 والثاني، حتى يتسنى فهم الرؤية الكاملة التي طرحها الجرجاني.

 

 

 



 المدخل الأول: المعنى الصحيح والمعنى التخيلي )القسم الثالث(   

خصص الجرجاني جزءًا كبيراً للحديث عن قضايا الأخذ والسرقة، لكنه لم يركز على مقارنة      
والخطاب  عام،  بشكل  الخطاب  لدراسة مكونات  تصدى  بل  واللاحق،  السابق  بين  المعاني 

 الشعري على وجه الخصوص. وكان هدفه التمييز بين ما يمكن اقتباسه وما لا يمكن.

يعُلق العمري على ذلك بأن الجرجاني لم يعُد للحديث عن العبارة أو صياغتها بالتفصيل،      
 بل تناول فكرة التخييل بشكل أوسع، مما يعكس اهتمامه بهذا الجانب بشكل خاص. 

 المدخل الثاني: المعنى القريب والمعنى البعيد )القسم الأول(   

في هذا القسم، وصف العمري رؤية الجرجاني للمعنى القريب والمعنى البعيد، مشيراً إلى أن      
الجرجاني قسّم الاستعارة إلى مفيدة وغير مفيدة. الاستعارة المفيدة هي التي تنقسم بدورها إلى 

 ثلاث أنواع: 

 . الاشتراك في صفة عامة بين الطرفين.1

 . الاشتراك في صفة متجسدة في الطرفين. 2

 . أخذ الشبه من الصور العقلية.3

 استنتج العمري أن هذا التقسيم الثلاثي في حقيقته تقسيم ثنائي: 

 الأول يعتمد على الإدراك الحسي والعودة إلى دلالات مشتركة. -

 الثاني يعتمد على الإدراك العقلي والتأويل لاستكشاف العلاقات.    -

يُبرز العمري ثلاثة مستويات تعبيرية يفكر فيها الجرجاني، من التعبير المباشر إلى المستوى       
 التأويلي.

 

 

قلت التميّز؟

أمثلة.؟

العَمري؟؟



 المدخل الثالث: المجاز البديعي وغير البديعي )القسم الثاني(   

بدأ        البداية، حيث  للمجاز منذ  يقدم تصوراً متكاملًا  الجرجاني لم  العمري إلى أن  يُشير 
بالتفريق بين المجاز اللغوي والعقلي، ثم أضاف في النهاية المجاز الحكمي. كما ميز الجرجاني بين  

 المجاز المفرد والمجاز في الجملة، لكنه في بعض الأحيان خلط بينهما. 

يرى العمري أن الأسس التي اعتمدها الجرجاني للتفريق بين المجاز اللغوي والعقلي لم تكن       
دائمًا منسجمة مع توجهه النظري، ويرجح أن نظرية المحاكاة أثرت على تقسيماته، مشيراً إلى 

 أن القسم الأول يغلب عليه الطابع اللساني، والثاني نقدي منطقي، والثالث ديني منطقي. 

 المناسبة التداولية    -2

أن        العمري  البلاغةيرى  الإعجازو   أسرار  بحث    دلائل  حيث  الموضوع،  نفس  يتناولان 
عن معايير بلاغة الشعر دون التأكيد على الهدف الإعجازي، بينما    أسرار البلاغةالجرجاني في  

 على تفوق البلاغة القرآنية.    دلائل الإعجازركز في 

ركز   أسرار البلاغةيستعرض العمري الاختلافات بين الكتابين في المدخل والمضمون؛ ففي       
فقد اهتم بالنحو والإعراب. يشير العمري إلى أن الجرجاني   دلائل الإعجازعلى التخييل، أما في  

 .دلائل الإعجاز، بينما كانت حاضرة بشكل بارز في أسرار البلاغةلم يتناول فكرة النظم في 

، يرى العمري أن الجرجاني أضاف النظم كعنصر أساسي في التحولات  دلائل الإعجازفي       
تحقيق  في  والمعنى  اللفظ  بين  التفاعل  أهمية  يعكس  مما  والمجاز،  الكناية  جانب  إلى  البلاغية، 

 البلاغة. 

 

 

 

 

التأكد؟؟



 أبرز النتائج 

على   أسرار البلاغة   العمري أن الجرجاني بني تحليله في  أكد :الصراع بين الغرابة والوضوح .1
صراع واضح بين الغرابة المفيدة والوضوح غير المفيد. غير أن الجرجاني اعتمد بشكل 
الوضوح كعنصر  استخدم  فيما  البلاغية،  خطته  بناء  في  الغرابة  عنصر  على  أساسي 

 .معارض لتفسير البلاغة

العمري بشكل مفصل مفهوم التخييل لدى الجرجاني، مشيراً إلى   تناول :أهمية التخييل .2
الذي يميز بين   النظري  واعتبره الأساس  العنصر،  أهمية كبيرة لهذا  أن الجرجاني أعطى 

 .النصوص التي تحتمل السرقة والتي لا تحتملها

والبعيد .3 القريب  مفيدة وغير   كشف :المعنى  إلى  الاستعارة  قسّم  الجرجاني  أن  العمري 
مفيدة، وأن تقسيماته الثلاثية في هذا السياق تعتمد على مدى تجسد المعاني الحسية 

 .والعقلية، مما يعكس رؤية ثنائية أساسية في البلاغة: المعاني الحسية والمعاني العقلية

العمري أن الجرجاني لم يقدم تصنيفًا متسقًا للمجاز من  أظهر :المجاز والمفاهيم البلاغية .4
البداية، لكنه ميّز بين المجاز اللغوي والعقلي، مضيفًا المجاز الحكمي في نهاية التحليل. 

 .وقد أشار العمري إلى أن نظرية المحاكاة أثرت بشكل كبير على هذه المداخل البلاغية

النظم .5 تناول فكرة النظم بشكل موسع في  أوضح :فكرة  دلائل   العمري أن الجرجاني 
، مشيراً إلى أن البلاغة تتحقق من خلال التفاعل بين اللفظ والمعنى، حيث  الإعجاز

 .يعُد النظم عنصراً مساعدًا في تحقيق المزية البلاغية

 

 

 

 



 خاتمة 

في خاصة  الجرجاني،  القاهر  عبد  لأعمال  العمري  محمد  قراءة  البلاغة  توفر  دلائل  و  أسرار 
، رؤية متجددة للفكر البلاغي العربي. من خلال تسليط الضوء على مفهوم الغرابة الإعجاز

البلاغية   لتوجهات الجرجاني  أعمق  العمري في تقديم فهم  يساهم  التخييل، والمجاز،  الشعرية، 
وتحليلاته اللغوية. النتائج التي توصل إليها العمري تُبرز أن الجرجاني لم يكن يسعى فقط إلى  

غة من منظور جمالي، بل كان يهدف إلى بناء أساس فكري قوي يعتمد على المعاني تفسير البلا
الحسية والعقلية. يعتبر هذا البحث إعادة تأطير لمساهمات الجرجاني ويؤكد أهمية البلاغة كعلم 

 .لا يزال يؤثر في الدراسات اللغوية الحديثة

 

يسهم

أي 



 

 

 

 

 تقديم عام لكتاب التفكير البلاغي عند العرب 

 أسسه وتطوره إلى القرن السادس لحمادي صمود 

 

 إعداد الطالب:

 هاني بن مطر العنزي 

 الرقم الجامعي: 

461115169 

 

 :الدكتور الأستاذ إشراف

 عبدالعزيز بن محمد المسعودي

 

 

 م  2024 -هـ 1446

 المملكة العربية السعودية 

 التعليم ةوزار

 القصيم ةجامع

 اللغات والعلوم الإنسانية ةكلي

 الدراسات اللغوية

) مشروع قراءة) يكتب العنوان كاملا

ركز على عرض المعلومات والجزئيات المضمونية وأغفل  قراءة صمود 
بل  قلما نجد ما يشير إلة منهج القراءة وخصائصها  وإلى أن العمل المقدم هو تلخيص 
ما يهم هو كيف قرأ صمود التراث البلاغي وليس المعلومات البلاغية

8



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 مختصره عن الكتاب مقدمة

 

 



 تمهيد 

 

يعُد التفكير البلاغي أحد أهم الركائز التي استند إليها التراث الأدبي والنقدي العربي عبر  

أساليب  تجاه  عميق  بوعيٍ  اللغوية،  تكوين حضارتهم  بداية  منذ  العرب،  تميز  فقد  العصور. 

 التعبير وفنون البلاغة التي تجاوزت حدود اللغة إلى مفاهيم أعمق من الفصاحة والشعر.  

يقدم هذا الكتاب "التفكير البلاغي عند العرب: أسسه وتطوره إلى القرن السادس" دراسة  

علمية رصينة تضع البلاغة العربية في إطارها التاريخي والفكري، متتبعةً مراحل تطورها، 

تطورات   شهدت  التي  الفترة  وهي  الهجري،  السادس  القرن  إلى  وصولاً  النظرية،  وأسسها 

 .بلاغي العربي جوهرية في الفكر ال

البلاغة العربية وتطورها ضمن سياق التفاعل الثقافي    أةالضوء على كيفية نش  1يسُلط الكاتب

أبرز   الكتاب  يعرض  كما  اللغوي.  والفكر  الأدبي  النقد  على  تأثيراتها  متتبعاً  والاجتماعي، 

على  طرأت  التي  التغيرات  إظهار  مع  إسهاماتهم،  ويحلل  العرب،  والبلاغيين  المفكرين 

يقُدم هذا الكتاب رؤية شاملة وموضوعية   منهجياتهم في التعامل مع النصوص البلاغية. وبذلك،

خ نفسها حول مسار تطور البلاغة العربية، والتحديات التي واجهتها، وكيف استطاعت أن ترُس  

 .كميدان فكري مستقل يعُنى بجماليات اللغة وأسرارها

يجمع الكتاب بين التحليل النقدي الدقيق والاستقصاء التاريخي الشامل، ليقدم للقارئ رؤية  

 .متكاملة عن هذا الإرث الحضاري الفريد

 

 
  وتخصص  1947  عام  تونس   في   وُلد.  الحديث  الأدبي   والنقد  العربي   الأدب   مجال  في   المفكرين  أبرز  من  يعُد   تونسي،  أدبي   وناقد  أكاديمي   هو   صمود   حمادي   1

  .والعربية  التونسية  الجامعات  من  العديد  في  العربي  للأدب   جامعي  كأستاذ  عمل.  المجال  هذا   في  مرموقة  علمية  درجات  على  حصل  حيث  وآدابها،   العربية  اللغة  في
  عدة   العربي، ولديه  الأدب  في  والحداثة  التراث  بين  العلاقة  فهم  إلى  يسعى  حيث  الحديث،  الأدبي  والنقد  الكلاسيكي  العربي  التراث  حول  ودراساته  أبحاثه   تتركز
 . العربي العالم في الأدبي   النقد  حول دراسات وكذلك  الحديث،   والأدب الجاهلي الشعر حول كتابات بينها من القضية،  هذه   تتناول مؤلفات
  الحديثة،   التحديات  ضوء  في  التراث  مع  التعامل  وكيفية  العربي  الأدب  تطور  حول  الثقافي   الجدل  في  تساهم  التي  المهمة  النقدية  الأصوات  من  صمود  حمادي  يعتبر
 . العربية   الثقافة في والحاضر الماضي  بين  للمصالحة صيغة   إيجاد  إلى ويسعى

ميدانا



وخاتمة، تناولت فيها أهم الموضوعات    مباحثقمتُ بتقسيم هذا البحث إلى مقدمة وأربعة  وقد   

 التي استعرضها الكتاب "التفكير البلاغي عند العرب: أسسه وتطوره إلى القرن السادس".  

العربي وتطورها عبر   التراث  البلاغة في  أهمية  تمهيدًا نظرياً يشرح  قدمتُ  المقدمة،  في 

 .العصور

الأربعة، فقد تناولتُ أهم القضايا التي تطرق إليها المؤلف، مع تحليل للأسس   مباحثأما في ال

لدراسة محاور مختلفة؛   مبحثتم تخصيص كل وقد  ،للفكر البلاغي العربي يمالنظرية والمفاه

بدءًا من نشأة البلاغة وتحديد مفاهيمها الرئيسية، مرورًا بالتطورات التي شهدتها في القرون 

 .الأولى، وصولاً إلى دراسة تأثير المفكرين والبلاغيين الذين أسهموا في تطورها

في الخاتمة، قمتُ بتلخيص أبرز النتائج التي توصلتُ إليها خلال البحث، مستعرضًا الأثر  و

 .الذي تركته البلاغة العربية في مجال النقد الأدبي 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

هل هذا من عندك أم هو تلخيص؟

هو ليس بحثا



 الأول  مبحثال

 

 مقدمه الكتاب: 

  كان   تتسارع شيئاً فشيئاً حتىمنذ القرن الماضي وبدأت    البلاغة  في  التأليف  حركة   نشطت 

 المؤلفاتلتصبح    مستقلة  دراسات  في  المؤلفات  جمعتم  قد  و  الموضوعات،  كل  تتبع  الصعب  من

 وعلاقته   البلاغة  مصطلح  ودراسة   التاريخ  مراحل  فيها  بما  جوانبها  جميع  من  مرتبة  البلاغة  في

  .مقاييسها بأعلامها وضبط البلاغة لتعريف قسم صصخُ   كما .الأجنبي بالتراث

  السياسية،  والفلسفة  والإعجاز والنحو  والتفسير البلاغة بين العلاقة إلىالدارسون   أشارو

 . وشعاره العلم  هذا معرفة في المؤلفات هذه أسهمت وقد

  الباحثين   على  ووفرت  العلمية  النصوص  نشر  في  أسهمت  الأعمال  هذه  أن  من  الرغم  وعلى

 الجوانب  وأضعفت  التاريخية،  الزاوية  من  ناقصة  كانت  الجهود  هذه  أن   إلا  والجهد،  الوقت

 .  العرب لغة حول أفكارها عليها يلتبن  كافية تكن ولم والاستنباطية، التأليفية

 والتأليف   التحليل  في  والتطورات   التاريخية  الجوانب  بين  بالجمع  هتمي  أن  الكاتب  حاوللذا  

من منطلق التفاعل بين التراث والحداثة، والاستعانة بالمفاهيم   قراءتهفكانت    .العلم  هذا  تطورو

 . اللسانية الحديثة

  والظواهر   النظريات  ، وفهم الهجري  السادس  القرن  على  تركيز الكاتب في هذا الكتاب  كان

 من  دااستف  ، بلةالبلاغيمؤلفات التي اشتهرت بمنازعها  القتصر على  يولم    التراث،  في  الأدبية

 حاولت  منهجية  على  فعمل  مختلفة،  زوايا  من  اللغوية  الظواهر  تناولت  التي  الأخرى  التراث  كتب

، وقد تم التركيز على رؤية الجاحظ لبلاغة البيان، حيث اهتم والتحليل  التأليف  بين  مةئالموا

 .البلاغي للتفكير الرئيسية الأسس بالحجاج والجدل المنطقي، ووضع

 

لماذا المبني للمجهول؟

وقد أشار صمود إلى الدارسين ...ذكر القارئ بأنك تلخص كتابا

إلى



 .  العربية البلاغة تاريخ في مهمة مرحلة الجاحظ كتاب  صمود اعتبر وقد

وصلتنا لها علاقة بأفانين التعبير، وهو صاحب أول دراسة للكلام   راثآ أقدم يه تهامؤلفف

ً  كان بل العامة، الأحكام على الجاحظ  يقتصر لم إذالبليغ وضوابط المستوى الفني،   مدعوما

هامة وتفكير بلاغي يدل على أن جهوده تجاوزت مجرد الجمع بل إلى الخلق  نظرية بأسس

  .والابتكار

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 الثاني  مبحثال

 : المفاهيم

  وتحديد   القرآن  إعجاز وأسرار  القرآن  معاني  فهم  محاولتهم  في  والبلاغة  اللغة   علماء  اكتشف

 استعمال   في  مستوين  الشعراء  من غيرهم عن  بهم  الخاصة  الشعرية  وأفضليتهم  الشعراء  مرتبة

 والتفاهم   حوائجهم  قضاء  من  يمكنهم  الذي  الناس  بين   الشائع  المستوى  هو  :الأول  المستوى  ،اللغة

  اللغة،  استعمال  في  التعبير  في  المتعارف عليه  النمط  فهو  الثاني  المستوى  أما  تعاملهم،  في  بينهم

غير    الآخر،   البعض  ويهمل  المعطيات  بعض   قيتين  الذي  وهو أخرى  تحمل وظائف  فكانت 

والتواصل   معنى   استنبطواو  الأولى  ته مرحل  في  )الاتساع(  الثاني  القسم  يم  سُ   وقد  ،الإبلاغ 

 وعلم   اللغة   بدلالة  المسألة   وربط   الجاحظ  جاءحتى    مسلك وال  الطريق  بمعنى(  المجاز)  التعبير

  فكان أول من ظهرت عنده مقابلة الحقيقة بالمجاز. معانيها،

 إذ   المعاني،  علم  دراسة  نطاق  فيو  متطورة  بنية   في  الدلالة  علم  بناء  إلى  العرب  توصل  كما

وكل   والأدب  الشعر  مصطلحات  وبين  بينها   وربطوا  اللغة،  استعمال  وأنواع  مراحل  وامنظ  

مصطلح   يجمعها  التي  الفنية  الممارسات   لكشف   المجاز  ندرس  نحنف  ،الإنشاءصنوف 

 تجعل   التي  والصيغة  اللغة  في  الدلالة  عناصرونبحث عن    هغير  عن  لأدبل  ةمميزال  مواصفاتال

 . (الجرجاني) قال كما ادبً أ دبالأ

 يعنينا  لا  أقسامه  على  والوقوف  حدوده  لضبط  دراسته  أن  إذ  دعامتين،  على  يقوم  المجازو

  بوجوه   اللغة   استعمال  هو  فالأول  والكناية  كالاستعارة  والصور  الأساليب  فهم  يعنينا  ما  بقدر

 لإخراج   مقياس  عن  بالبحث  البلاغة  علماء  انشغال  الثانيو  ذلك،  بإمكانية  عترافالاو  متعددة

 للخطاب   الراهنة  الحالة  يفسر  وبالتالي،  إلى حي ز البحث والتحليل  من حي ز الملاحظة  الإقرار  ذلك

 .  الخطاب أنواع من وغيره الأدبي

 جهودهم  عليها  تقوم  التي  المنهجية  الركائز  إحدى  أنها  إلى  المصطلحات  هذه   أهمية  وترجع

 ضبط   دون   تتحقق  أن  يمكن  لا  التي  الصعوبات  وكشف  والخطابة،  البلاغة  مرتبة  تحديد  في



 في   المصطلحات  وأهم   والحداثة،  التجويد  في  عربية  أدبية  نظرية  لتقديم  الأدبي  للخطاب  علمي

 : التالي النحو على الأدبي  الخطاب وصف

 ( العدول:1)

 الجرجاني القاهر عبد  عند ورد كما ‹عدليُ › للنائب يالمبن صيغةفي   جنى ابن استعمله

  أفضل أو لأنها ىخرأ  لطريقة القول  طريقة ترك  على الحالتين في ويدل  الماضي، بصيغة

  .زائد معنىل

 الحقيقي  القول/ الشعرى قولال( 2)

يهتم البلاغيون العرب بالفصل بين القول الشعري والقول الحقيقي، حيث أن الشعر يعتمد 

على المجاز والتشبيه أكثر من القول الحقيقي. هذا التقسيم يوضح أن المجاز ليس مجرد زينة 

  .بلاغية، بل هو جوهر الشعر

 :العقلي غير الكلام/  البلاغة حدود في الكلام( 3)

الجرجاني كان من أبرز من تحدثوا عن هذا المفهوم، حيث أشار إلى أن البلاغة تتيح  

للنص أن يتجاوز الكلام العادي غير العقلي، ليصبح أكثر قدرة على التعبير عن المعاني  

 .المجردة والفنية

 :اللحن( 4)

استخدم الزمخشري والجرجاني هذا المصطلح للإشارة إلى الأسلوب البلاغي الذي يعتمد 

اللحن في البلاغة يعكس القدرة على التعبير عن المعاني و   ،على تلميحات وإيحاءات غير مباشرة

   .العميقة بطريقة ملتوية وفنية

 

 

لغير الفاعل / للمفعول / للمجهول



 :الكلام العريان /المجازالكلام الذي فيه ضروب ( 5)

الجانب الإبداعي في الأدب، حيث يستند بشكل كبير إلى تميز اللغة   هذه المصطلحات  تعكس

وابتعادها عن القوالب التقليدية المستخدمة في الحياة اليومية. هذا الاختلاف يتطلب وضع معيار  

ثابت يمكن من خلاله تحديد هذا الانحراف وضبط آلياته، ليكون للأدب قيمة موضوعية تساعد  

 . ا عن الأحكام الشخصية والانطباعات الذاتيةبعيدً  في دراسة النصوص الأدبية

 : الحقيقة عن المجاز يميز ما أهم منو

  عن والتعبير بدلالاته المعنى تأدية وكيفية اللغة، استعمال في المألوف عن الخروج إمكانية ( 1)

 . أخرى بطرق  المعنى

  يربط ازج م  كل ن  أ ذلك  عن وينتج ،الاطوار  تعاقب  بحكم  فرع والمجاز  الاصل هي الحقيقة( 2)

 . بحقيقة

 . تأديتها عن الحقيقة تقصير لتغير حاجيات  سببه  ي،مجاز لمعنى الحقيقي  المعنى عن العدول( 3)

هذه المصطلحات كانت محور اهتمام البلاغيين في محاولاتهم لتنظيم وتوضيح عناصر 

 .البلاغة العربية

 ودوافع التعبير بالمجاز:  والحقيقة المجاز بين العلاقة

  والمجاز: الحقيقة بين للمقارنة مبادئ ثلاثة العربي البلاغي التراث يتبنى

 .  حقيقة مجاز لكل -1

 .  المجاز تعبير على متقدم الحقيقي التعبير -2

 .الاستعمال في المجاز من ولىأ  الحقيقة -3

ينُظر إلى الحقيقة  و ،العربييعُد الفرق بين الحقيقة والمجاز أحد أعمدة التفكير البلاغي 

على أنها الأصل في استخدام اللغة، بينما يعُتبر المجاز شكلًا أوسع وأعمق للتعبير عن  

المعاني. المجاز يفتح المجال لتوسيع الدلالة، حيث لا يعتمد المعنى على اللفظ فقط، بل 

 .يمتد إلى السياقات والدلالات الخفية



العربية   اللغة  المجاز عند الجاحظ والجرجاني وسيلة لإظهار قوة  المثال، كان  على سبيل 

الجرجاني، في كتابه "دلائل الإعجاز"، ، كما بي ن  وقدرتها على التعبير عن المعاني الغامضة

 .كيف يمكن أن يكون المجاز أبلغ من الحقيقة لأنه يسمح بتعدد المعاني واستخدام الرموز

 :البلاغة والفصاحة

تعُد البلاغة والفصاحة من أكثر المصطلحات التي أثيرت حولها النقاشات في نقد الكلام،  

إضافةً إلى مصطلحي الحقيقة والمجاز. فالبلاغة تتضمن في جوهرها فصاحة الألفاظ، وتستند 

إلى مجموعة من المعايير مثل مطابقة اللفظ للمقام المناسب. ومع تطور البلاغة، نشأت الحاجة  

المؤلفات الخاصة بهذا المجال، وكان "العسكري" أول من أل ف في هذا الموضوع.  لتصنيف  

أما "سر الفصاحة" فهو يمثل محاولة متقدمة في التراث البلاغي لضبط مقاييس الفصاحة بشكل 

دقيق. فيما يتعلق بالفرق بين الفصاحة والبلاغة، فالفصاحة تعُنى بوصف الألفاظ فقط، بينما  

 .وصف الألفاظ والمعاني على حد سواء البلاغة تجمع بين

 :شروط اللفظ المفرد

 :قام الجاحظ بتقسيم شروط اللفظة المفردة إلى قسمين 

 .يشير إلى الكلمة المنفردة التي لم ترتبط بغيرها من الكلمات :اللفظ الواحد .1

 .وهي الكلمات التي تتناغم وتتناسق مع بعضها في النص :الألفاظ المنظومة .2

معايير، من بينها: أن تتألف من حروف متباعدة المخارج، ولشروط اللفظة الواحدة عدة 

وأن يكون وقعها على السمع جميلاً مقارنة بغيرها. كما يجب أن تكون اللفظة فصيحة وغير 

مبتذلة أو عامية، وألا تكون نابية أو تحمل دلالات غير مقبولة في سياقات معينة. وأخيراً،  

 .بي الصحيح وغير شاردةينبغي أن تكون الكلمة مطابقة للعرف العر

 

 



 :شروط التأليف

الأخرى،   الصناعات  أساسيات  على  الكلام  قياس صناعة  على  تقوم  جديدة  نظرية  برزت 

الموضوع، والصانع، والصورة، والأداة، والغرض. ووفقاً لهذه النظرية، الفصاحة تعتمد    :وهي

شروط التأليف تشمل قسمين: قسم يتفق مع و  ،على حسن تأليف الكلمات في الموضوع المختار

شروط اللفظة المفردة، وآخر لا يظهر إلا بضم الكلمات بعضها إلى بعض في سياق معين. 

 .ويوُصى في التأليف بتجنب التكرار بين الحروف المتقاربة، وهو من أبرز معايير حسن التأليف

يبدأ الجرجاني في كتابه "دلائل الإعجاز" بتناول ثلاث طرق لفهم الفصاحة والبلاغة والبيان 

 والبراعة.  

يعتمد تصوره للغة على الفصل بين الألفاظ والمعاني، بحيث تصبح اللغة مجرد علامات 

ودلالات. ورغم أن اللفظ له بعض الأهمية في تحقيق البلاغة، إلا أنه لا يمكن أن يكون الأساس 

في  يتجلى  ما  الفصاحة، وهو  في  الأساس  المعنى هو  أن  الجرجاني على  ويؤكد  الحكم.  في 

ت مثل الاستعارة والتشبيه والإيجاز، حيث تساهم الاستعارة في تقديم معانٍ استخدام المجازا

 .جديدة لا يمكن الحصول عليها باستخدام الكلام المباشر

 

 

 

 

 

 

 

مصدرها...

تركيب



 الثالث مبحثال

 المنهج: 

يواجه علماء البلاغة تحديات عديدة في تحديد جودة الكلام، منها أن الدراسات غالباً ما 

 تتجاهل القضايا الرئيسية أو تعتمد على تصورات غير واضحة أو غير فع الة.  

من بين تلك التصورات الغامضة، نجد فصامًا بين العنوان والمحتوى، كما نلاحظ أن بعض 

: المدرسة الكلامية، الأولى  ،أو مدرستينالدارسين يبالغون في إدراج البلاغة ضمن اتجاهين  

، وهي التي لا المدرسة الأدبيةة:  التي تهتم بالتحديد والتعريف والتقسيم المنطقي، والثانيوهي  

تهتم بالتحديد والتقسيم اهتمامًا كبيرًا وإن جنحت إلى ذلك ففي غير تعمق والتزام للتصحيح التام  

 للأصول المنطقية فيه.

المدرستين بين  المؤلفات يصعب  :التداخل  بعض  أن  نجد  التصنيف،  الرغم من هذا  على 

إدراجها ضمن إحدى المدرستين، مثل مؤلفات الجاحظ، أو التساؤل حول ما إذا كان بإمكاننا  

المدرسة الأدبية. كذلك، هناك نقاش حول إدراج مؤلفات عبد القاهر   ضمنإدراج العسكري  

الجرجاني، مثل "دلائل الإعجاز" و"أسرار البلاغة"، في كلا المدرستين رغم الفروق الواضحة  

 .بينهما 

 ي: تطور المنهج البلاغ

إن اختلاف طرق التأليف يعد جزءًا من المنهج ولا يعد تناقضًا، حيث يمكن لشخصين مثل  

يعتمد فقط على منهج العلماء، لا  لمنهج البلاغي  أن ا  اكمالعسكري والجوهري أن يختلفا أو يتفقا.  

في   الباحثين  دقة  على  أيضًا  الكلام  الاهتداءبل  في  والقبح  الجودة  مواطن  أبرز  و  ،إلى  من 

 .الصعوبات التي تواجه البلاغيين هي تعدد مصادر العلم ذاته وتداخل موضوعاتها

 

 

من قال هذا؟
 التذكير بالتلخيص 

يلاحظ صمود...

لا دليل على التلخيص



 :المنهج قبل وبعد الجرجاني

طرح الجاحظ أساسين منهجيين كان لهما تأثير عميق على من جاء  ني قبل الجرجا •

 :بعده

الأساس الأول: يتمثل في اعتبار المجاز، وخاصة الاستعارة، أساسًا لنقل معنى   -

 .الكلمة إلى كلمة أخرى داخل الرصيد اللغوي، مما يقلل من قيمة التركيب والسياق

الأساس الثاني: يعتمد على حسن التأليف بين أجزاء النص، مع التركيز على  -

 ."الأجزاء، كما جاء في نصه الشهير "أحسن الشعرتلاحم 

كان الجرجاني من أبرز الذين تبنوا هذه الأسس، واعتمد على فكرة النظم كمنهج  فقد 

 .تحليلي يعتمد على خصائص النص القرآني

تأثرت الدراسات البلاغية بنهج الجرجاني، وخاصة في تحليله لبلاغة  ني بعد الجرجا •

مثال على ذلك وال ،النصوص، حيث ركز على الفصل بين أهمية العبارة وأهمية تأليفها

 .كتاب "دلائل التأليف" للروماني

 : استعمال مصطلحات البلاغة

ويعد كتاب   ،استعمل البلاغيون مصطلحات مثل التأليف، التركيب، الصوغ، السبك، والنظم 

"الصناعتين" مثالاً على استكشاف هذه المفاهيم. مع ذلك، لم يتمكن البلاغيون الأوائل من الربط  

معظمهم اكتفى بتفكيك ف  ،بين نظرياتهم، وكان هناك غياب للبعد الفلسفي الطموح في مؤلفاتهم

 .النصوص لعزل الأسلوب، دون أن يقدموا منهجًا بحثياً متكاملًا 

  :دور عبد القاهر الجرجاني

الجرجاني بناء تحليل الكلام على أسس نظرية عميقة، معتمدًا على العقل والمنطق. استطاع  

وأسس منهجه البلاغي على فكرة أن "قضايا العقول هي الأسس التي يبنى عليها الأصول"،  

 .مما مك نه من تطوير فكرة النظم لتصبح الأساس في تحليل النصوص

حسب صمود هذه قراءته

التثبت من المعلومة


أسس أو أسّس = أهمية رسم الهمزة



 :الجرجاني عند النظم نظريه -

 :التاريخية الجذور /أ

التي   مؤلفاته  بفضل  الجرجاني  باسم  النظم  نظرية  اقتران  من  الرغم  سمة على  اعتبرت 

لبلاغته، فإن جذورها تمتد إلى التراث العربي في القرن الرابع الهجري، حين ازدهرت دراسات 

العديد من المؤلفات . وقد ورد ذكر  والمعتزلة  إعجاز القرآن في بيئة المتكلمين من الأشاعرة 

التي تناولت موضوع النظم، على الرغم من فقدان معظمها، مثل "نظم القرآن" للحسن بن علي 

 .زيد البلخي، وأحمد بن علي بن الإخشيد، وغيرهم والطوسي، وكتب أب

ومن بين الكتب التي جمعت بين إعجاز القرآن والنظم، نذكر كتاب "إعجاز القرآن في نظمه  

يز بن  لمحمد  إلى ي، حيثُ  سطلوا ايد  وتأليفه"  الجرجاني  دفعت  الكتاب  هذا  مكانة  أن  يحتمل 

 .الاعتناء به وتخصيصه بشرحين، لكن للأسف ضاع الأصل والشرحان معاً

 :الربط بين النظم والإعجاز

طرح تساؤلات حول كيفية ربط تلك المؤلفات بين النظم والإعجاز، وما هي الآراء التي تُ 

اعتبارها الأسس التي مهدت لعبد القاهر الجرجاني تطوير مفهوم النظم وترسيخه على يمكن  

أسس ثابتة. هذه الأسس مكنته من الربط بين إعجاز القرآن ونظمه، إلا أن بعض الدارسين 

الجبار، حيث  للقاضي عبد  "المغني"  في  الوارد  النص  مثل  مناقشتها،  يمكن  تفسيرات  قد موا 

أن النظم عند أبي هاشم لا يصلح ليكون تفسيرًا لفصاحة الكلام، دون   استنتج بعض الباحثين

 .الانتباه إلى المعنى الخاص الذي استخُدمت فيه هذه المصطلحات

وقد بقيت بعض معاني النظم عند الباقلاني متأثرة بهذه الآراء، كما يظهر في قوله: إن نظم 

أساليبه.   يتباين في وجوهه ويختلف في  "النظم"  القرآن  استخدم مصطلح  أنه  يتضح من هذا 

 .كمرادف لفنون الشعر والنثر التي صاغ عليها العرب كلامهم وأدبهم

 



 :النظم وفصاحة الكلام

قبل   القرآن  بإعجاز  المعنية  الأوساط  من  كثير  في  النظم،  رئيسياً الجرجانياعتبر  سبباً   ،

لفصاحة الكلام، وكان الوجه الذي يقع به التفاضل في الفصاحة. ولكن، تعرضت تلك الأوساط  

 .لمفهوم النظم بصور عامة دون إعطائه مضموناً دقيقاً وملموسًا

أهم معاني النظم الرائجة في أوساط المهتمين بإعجاز القرآن قبل عبدالقاهر  وهذه

 الجرجاني، ومحاولات الوصف والتعريف والتفسير لا تخرج عن أحد أمرين:

 .أي تفسير النظم بموجب لفظه مباشرة :التفسير بالترادف .1

تقييد فهم المصطلح في حدود ضيقة، مما يضعف  ة: بمعنى التفسير من زاوية ضيق  .2

 .القدرة على استيعاب المفهوم بشكل كامل 

نوع من  "النظم هو وضع كل  والنظم:  البلاغة  تعريف  في  الخطابي  قول  ذلك  مثال على 

وهذا   مفهوم".  غير  آخر  كلام  جاء  مكانه،  استبُدل  إذا  بحيث  الخاص،  موضعه  في  الألفاظ 

التعريف يعُتبر مقبولاً إلى حد ما لأنه يفتح المجال للتأويل ويشدد على أهمية مراعاة الفروق 

 .لفاظبين المعاني والأ

لتفسير ظاهرة مط ردة في الأدب وهي تفاوت كلام المتقدم في  كما يدخل مفهوم )الاتفاق( 

  الفصاحة، وإمكانية أن يقع في كلام من هو دونه ما يساوي كلامه بل يزيد.

يشترك أصحاب هذا الرأي في عدم اكتفائهم بالنظم كسبب وحيد لفصاحة الكلام وبلاغته، و

ويدخلون مفهوم "الاتفاق" لتفسير الفروق بين درجات الفصاحة في الأدب. ومن هنا، تعُتبر  

 ."ةرفالقائلين بنظرية "الص  بعض النصوص التي احتج بها حول الإعجاز اللغوي قريبة من آراء  

كل هذه الآراء والجهود دفعت الجرجاني إلى تعمق في دراسة نظرية النظم، لبيان أهميتها  

بين النظم والإعجاز في  وأسباب تفوقها في تفسير فصاحة وبلاغة الكلام، وتوضيح العلاقة 

 .القرآن الكريم



 (:البلاغة سرار أ)و عجاز(الإ )دلائل في ظمالن   /ب

رغم أن مؤلفات عبد القاهر الجرجاني لا تحتوي على تخطيط محكم يسهل إبراز مكانة النظم 

بعض  على  بالاعتماد  المادة  صياغة  في  التصرف  يمكن  أنه  إلا  مباشر،  بشكل  تفكيره  في 

 الإشارات المتعلقة بالتخطيط الواردة في المتن. 

كل عمل بلاغي، حسب الجرجاني، يرتكز على تحديد القيمة الفنية للكلام، وينبغي أن يدور 

  :حول قطبين أساسيين

المزي  .1 المزية"   ة:جنس  التي  عنه    تلدتوا  م  عالبحث في "جنس  كل الحجج والسياقات 

المعنى.   دون  وحده  اللفظ  على  ركزوا  الذين  على  للرد  الجرجاني  ويرى استخدمها 

الجرجاني أن جمال الكلام لا يمكن أن يرتبط فقط بالألفاظ، بل إن المعاني هي ما تمنح 

 .النص بلاغته

فيما يتعلق بـأمر المزية، انطلق الجرجاني من تقييم طرق المتقدمين في   ة:أمر المزي .2

البليغ الكلام  خصائص  فقدتحليل  الانطباع    ،  على  تعتمد  الطرق  معظم  أن  يرى  كان 

الشخصي والإحساس بجمال النص دون القدرة على توضيح السبب وراء هذا الإحساس 

يرى الجرجاني أن الوصف المجمل غير كافٍ، حيث يحجب ، وبشكل واضح ومحدد

الجهة التي تأتي منها المزية ولا يسمح بتفصيل القول بشأنها. هذا هو العيب الذي وقع 

فيه من ربط إعجاز القرآن بنظمه دون أن يفسر هذا النظم ويقدم له مضموناً ملموسًا  

 .يوضح دوره في توليد البلاغة في النص

البلاغي  وعلى  البحث  مراحل  ترتيب  أهمية  تتضح  السياق،  الجرجاني على ويشدد    ،هذا 

ضرورة تنظيم القضايا المتعلقة بالنظم في صلب التفكير البلاغي. فالحديث عن "جنس المزية"  

اقتضى الاحتجاج لفكرة النظم من ناحية نظرية عامة، أما "أمر المزية" فقد تطلب تحديد أبعاد 

 .المصطلح وربطه بمضمون صريح يوضح دوره في إبراز البلاغة

 

كيف قرأ صمود الجرجاني

الجرجاني أم صمود
؟



 النظم: لنظريه المبدئية الاسس

 متطورة،  لغوية  أسس  على  مبنية  أنها  يدرك  الجرجاني   عند  النظم  نظرية  لأصول  المتتبع  إن

 والنتائج   الدقة  من  درجة  إلى  يصل  التمييز  وهذا  والكلام،   اللغة  بين  الدقيق  التمييز  قوامها

 .  المسألة هذه معالجة في الحديث اللسانيات علم إليه توصل ما تضاهي  التي المترابطة

  مجهودات   في  كبير  باهتمام  حظيت  التي  الكبرى  المنهجية  المشاغل  من  القضية  هذه  وتعتبر

 .الغربيين اللسانيين

 النظم: مفهوم

  عباره   معناه  عن  وبالتعبير  هو،  ليس  بما  متكاملة:  كيفيات  بثلاث  النظم  مفهوم  الجرجاني  حدد 

 .في شأنه والبحث له عن أسس ملموسه يتبين له فضل الكلام على اللغة  القول  وبتفصيل  ة،مجمل

 يس النظم ليس مجرد ترتيب للألفاظ أو ورودها على مسامع المستمعين بشكل عشوائي، ول

بل يتجلى الفارق بين اللغة والكلام في   ،تأليف مسبق يضعه المتكلم فقط للوصول إلى المعنىب

تفاق والاعتباط، بينما الكلام أن اللغة تتضمن جوانب يصعب تفسيرها لأنها وقعت نتيجة للا

 .محكوم بقواعد وأسس محددة

النظم يمكن تلخيصه على أنه عبارة عن تبلور الأفكار في النفس وانتظامها نظرياً، ثم بروز ف

الحاجة إلى استخدام الرموز والعلامات للتعبير عن هذه الأفكار. فالجوهر لا يعُبر عن نفسه  

 .بشكل مباشر، بل نحتاج إلى ترتيب هذه العلامات وفقاً للمعاني الموجودة في النفس

، توليديعلى هذا الأساس، رأى بعض الباحثين أنه يمكن إدراج نظرية النظم ضمن إطار و

 :حيث لاحظوا أن الجرجاني يميز بين مستويين في نظريته

 .غير منطوق ويعبر عن المعاني الخفية  ق: وهوالمستوى العمي .1

 :وهو منطوق ويمر بمرحلتين :المستوى السطحي .2

 

؟

من قال هذا؟



 .مرحلة تسُتبدل فيها المعاني العميقة بألفاظ القاموس . أ

 . حسب قواعد التركيب بعضبالألفاظ بعضها  تعُ لق فيها هذه مرحلة   .ب

نحن على يقين بأن ما خلفه الجرجاني من أفكار لسانية يحمل في طياته لمحات هامة لا يتردد و

عتماد على نموذج اللسانيون المعاصرون في تبنيها. ومع ذلك، نحذر من تأويل تلك الأفكار بالا

معين، خصوصًا إذا كان ذلك النموذج لا يزال في مرحلة البحث والتجريب، كما هو الحال مع 

 .""علم الدلالات التوليدي

  لا   التعليق  ةطريق  نأ  لا إ  التعلق،  وأ  العلاقة  ة رـفك  على  النظم  تحديد  في  الجرجاني  وبالغ

 مرالأ  تحتم  ثم  ومن،  سلفه  لقصور  وتجاوز  البلاغي  للمبحث  تطوير  من  عليه  عزم  ما  تناسب

 التعليل  لوظيفة  يؤهله  ملموس  ساسأ  على  المصطلح  ويركز  التعريفات،  من  خرآ  صنف  ىإل

 ق. يالتعل مصطلح التعريف في تعوض التي( حكامهأو النحو )معاني وهو والاستدلال

 النحو؟  بمعاني المقصود ماف 

 سبيل   في  تأليفي   جهد  يأ ب  يقم  لم  المؤلف  نأ  والسبب  اميسورً   ليس  على هذا السؤال  الجواب

ً   النحو  بمعاني   النظم  بين  الربط  التأثيرية   من  فلاتوالإ  الأدبية  النماذج  تحليل  يستطع  لم  لأنه  وأيضا

بعاد التي يستعمل الحال على معرفته الأ  بطبيعةلا يساعد  بذلك  و  الأدبيةحكام  والانطباعية في الأ

 . فيها المصطلح

ا لم   الدراسات  نأ  اخيرً أمنها  و  النحو   معانيبعضهم    ففسر  حقه من الدرس  الجانب  هذا  توف    إم 

اسم   تعلق  وهي  بالكم  التعلق  في  والطرق  الوجوه)  بأنها  البعض  وفسرها(  النحوية  الوظائفب)

اسم  باسم بهما  وتعلقبفعل    وتعلق   لدراسة   المطلق  المصطلح  ىعل  تعتمد  نهاأ  ماإو   ،(حرف 

  .ومعانيها نيهامبا اللغة املنظ عهموس  

النحو ليس غرضًا   النحو ومعاني  الغرض من  أن  شكلياً  يبدو من سياقات دلائل الإعجاز 

إعرابياً إذ لا يرى المؤلف قيمة للحركات التي تطرأ على أواخر الكلمات، لأن العلم بما ينُاسب 

 الوظائف من حركات علمٌ مشترك بين جميع العارفين باللغة.

بل يحذر صمود   



فمعاني النحو، ملتبسة بالكلام لا باللغة وبكل سبل التصرف في التراكيب وصياغتها بما 

 يوافق إرادة المتكلم في التعبير لا بالقواعد النظرية والاعتبارات المجردة.

نستنتج مما سبق أن جمال العبارة، في رأي الجرجاني، متول د في طريقة نظمها وترتيبها 

وفق ترتيب المعاني القائمة في الذهن، وأن النظم، بالمعنى الذي حدده، خاصية موجودة في 

 الكلام البليغ دون غيره من مستويات الكلام الأخرى.

إن  البحث عن منهج لتحديد بلاغة الكلام كان من اهتمامات العلماء في أواخر القرن الثالث 

وبداية القرن الرابع هجرياً، وقد يكون العامل الأساسي في بقاء التفكير البلاغي حياً متجددًا إلى 

ه هذه الفترة المتأخرة، وكان للجرجاني دورًا مهمًا في أن سبب إعجاز النص كامن في نظم

تطوير هذا المنهج بتركيزه على أسس نظرية ثابتة جعلت منه أداة    وطريقة بنائه، فقد استطاع

فعالة في الحكم والتقييم، وبإخراجه من حي ز الإعجاز إلى مجال أوسع يضم كل أنماط الكلام 

 الفني بحيث يكون صالحًا للكشف عن أسرار البلاغة ودلائل الإعجاز في الآن معاً.

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 الرابع  مبحثال

 الاجراء: 

موقف البلاغيين من المسائل التي تمي ز الظاهرة الفنية   ةالسابق  ولفي الفصصمود    استعرض

اع سواها من أنماط التعبير باللغة من خلال )المفاهيم والمنهج(، ونخصص هذا الفصل لبيان   م 

ما إذا كانت الدعائم والأسس التي يقوم عليها في  طريقتهم في استخدام تلك المواقف، والغاية  

رأيهم في بلاغة النص هي نفس الدعائم والأسس التي أقرتها المراحل السابقة، وعلى هذا النحو  

 نفهم طبيعة التطور الحاصل في التفكير البلاغي.

 بارزة   علامات  بمثابة  محاور  لثلاث  رتشي  الفنية  زاويةال  من  العربي  التراث  في  النظر  نإ

 يهتمون   لا  مجعلهمما    لاستعارةأصلًا ل  ، واعتبارهةيالبلاغ  نواعالأ  بقية  عن   هيالتشبغلبة    اولها:

 . هعلي يقوم بما لا  إ منها

  الاستعارة   بصحة  وربطهم  بين العناصر المتباعدة  والجمع  التشبيه  في  للبراعة  ربطهم  ا:هثاني

 . له والمستعار همن المستعار بين وعلاقة بالمقارنة والمناسبة

وقلب السمع   للمعنى  الحسي  التمثيل  هي  الرئيسة  الصورة  وظيفةن  أ اجماعهم على    ا:هثالث

 .بصرا

 بالتشبيه الاهتمام -

اهتمام  عليه    في  سلوب الأهذا    لشيوع  بالتشبيه  والبلاغي  الناقد  يرجع  بنوا  الذي  الشعر 

 تصوراتهم الأدبية.

 الدراسات   بعض  إليها  انتهت  التي  المقررات  لى إ  نادت سبالا  بالتشبيه  الاهتمام   تفسير  ويمكن

الاهتمام بصورة دون أخرى جنبية،  أ  بآدا  من  انطلقت  فقد  ،دبالأفي    لنظريةا وقد ربطت 

 الخيال و  بالاستتباع  العقلانية  تقهقرت   إذاما  أوبطبيعة الروح المسيطرة على العصر الأدبي،  

 إلى 

تركيب غير واضح



 بينما   العصور الكلاسيكية  في  به  والاهتمام  هيالتشب  استعمال  شاعبرزت الاستعارة، ولهذا السبب  

 . الرومنسيين وساطأ في الاستعارة شاعت

 الذي  الوحيد  فهو  العربي  الفكر   في  العقلانية  النزعة  قمم  من  الجرجاني قمةالقاهر  عبد  عتبريُ 

وتطبيقاً  اعتبارها   لاستعارةل  رد أحد   العرب  فعر    وقد  .تنظيرًا  أن  العقد على  بأنه:  التشبيه 

 أداة ب  الاخر  عن  ينوب  الموصوفين  أحدبأن    الوصفو  الشيئين يسد مسد  الآخر في حس  أو عقل،

 ه يالتشب  وحقيقة،  الصفات  جميع  ولا يستوعب  أكثر  أو  صفة  في  ينئالشي  اشتراك وهو    ،التشبيه

بين   مقارنةتلك ال  كانت سواء  المعنى في  لاشتراكهم بينهما  والمقارنة الطرفين  بين التقريب هي

 لابد أن تبقى بينهما علاقة اشتراك وتمايز في نفس الوقت. ف ، .العقل  او الحس

 وجود   للتشبيه  دنىالأ  الحد  يكون  نبأ   البلاغيون  طاشترفقد    والاختلاط  التداخل  سبابأ  ماأ

فإن ذكر الأداة ضروري،   البليغ  التشبيه  ماعدا،  به  والمشبه  المشبه   ، هما:الاساسين  الطرفين

 .الطرفين بين الفاصلة المادية العلاقة مثلت هانلأ

 :النتائج الأولية المستخلصة

أن التشبيه، لاقتضائه بقاء الطرفين متميزين، يضمن الوضوح في أداء المعنى بنسبة   .1

 .عالية؛ لأنه لا يدخل في المواضعات، ويحترم الحدود الفاصلة بينهما 

أن تكون هناك موضوعية حقيقية، وهو ما درج النقاد والبلاغيون على تسميته بالصدق   .2

في التشبيه، حيث قسموا التشبيه إلى مراتب، ولكل مرتبة ما يوافقها من الأدوات والأفعال  

 .الموقعة للتشبيه

 :فائدة التشبيه 

المعنى وتوضيحه والكشف عن   الإبانة عن  التشبيه هو  الغرض من  أن  تؤكد  النصوص  كل 

ماني دورًا في رسم معالم وظيفة الصورة في الموروث النقدي والبلاغي. رمكنونه. وقد لعب ال

 .يقول الرماني إن التشبيه البليغ هو إخراج الغامض إلى الأظهر بأداة التشبيه مع حسن التأليف

كما ورد عن ابن جني في وظيفة المجاز أنه حدد بلاغة التشبيه بقوله: "يزيد المعنى وضوحًا 

ويكسبه تأكيدًا". أما الخفاجي، فقد قال إن وظيفة التشبيه هي تمثيل الغائب الخفي، دون الاعتماد 

 :على المظاهر المحسوسة، مستشهدًا ببيت امرئ القيس

 .لدى وكرها العناب والحشف البالي      كأن قلوب الطير رطبًا ويابسًا                       



على أن الصورة لا تأتي من مجرد مشاهدة العناب والحشف، بل من تخيل حالة هذا البيت يدل  

 .قلوب الطير

 :وكذلك قال الذبياني

 .أن المنتأى عنك واسعُ  لْتُ وإن خ      دركي ليل الذي هو مُ الك إنكف                         

 :اشتراط وضوح الصفة في التشبيه 

النقاد والبلاغيين أن تكون الصفة أشد وضوحًا في المشبَّه من النتائج الهامة التي اشترُطت بين  

 .به لتحصل الإبانة التي تفرض الانتقال من الغامض إلى الواضح

 :مراتب التشبيه 

حدد الرماني أصول المراتب ونظامها العام، وجعلها أربعة، منها إخراج ما لا تقع عليه الحاسة 

 .إلى ما تقع عليه الحاسة، وإخراج ما لم تجر  به العادة إلى ما جرت به العادة

فالتشبيه   ،كما نقل ابن رشيق عن الرماني أن التشبيه على ضربين: تشبيه حسن وتشبيه قبيح

 .الحسن هو الذي يخرج الغامض للوضوح، والتشبيه القبيح عكس ذلك

 :التشبيه عند عبد القاهر الجرجاني

الفرق بين التشبيه والتمثيل، وأوضح الفرق بين  في القرن الخامس، بلور عبد القاهر الجرجاني  

  ة التركيب والتعديد. فقد طور نظرية أسلافه حول جودة التشبيه، وأضعف من المقياس السائد

 .بين النقاد السابقين

 :إسهامات البلاغيين في تطوير التشبيه

واقع    الجرجانيطرح      بين  للتوافق  محاولةً  وشرحها  مجددًا،  المعكوس"  "التشبيه  مسألة 

 :التجربة الشعرية ومقررات أسلافه من البلاغيين. كما قسم التشبيهات إلى قسمين

 .قسم يقوم على جمع وصفين في وجه يوجد في الفرع كما يوجد في الأصل .1

 .قسم بين طرفيه تفاوت في الوصف، يشبَّه به لأجله .2

 

 

 

 



 :البلاغة بين الشعر والقرآن

اهتم البلاغيون منذ الجاحظ بربط البلاغة باللذة الناتجة عن الإبداع اللغوي. كما أسهم النص    

القرآني في تحديد موقف البلاغيين من علاقة الشكل بالمضمون، وقد ساهم بشكل حاسم في 

اهتم العلماء أيضًا بتفسير الوظيفة البلاغية للقرآن، وركزوا على و  ،تطوير الخطاب البلاغي

 .الإبانة والإيضاح كأساس لبلاغة النص القرآني

 :أهمية الاستعارة

والخامس، حيث      الرابع  القرنين  مؤلفات  في  كبير  باهتمام  الاستعارة  في    برزتحظيت  أهميتها 

 العمل الشعري واعتبُرت المميز النوعي للأدب.  

عول في توسيع نطاق التعبير الميقول القاضي الجرجاني إن الاستعارة هي أحد أعمدة الكلام، وعليها  

وفي هذا الإطار نظر الشريف المرتضى إلى دور الاستعارة في نقل اللغة من مستوى   ،وتجميل اللفظ

 .إبلاغي إلى مستوى إنشائي

ومن أبرز إسهامات الجرجاني في تطوير مبحث الاستعارة هو تقسيمها وبيان أنواعها بجانب الدور 

الوظيفي لكل نوع. فالاستعارة المفيدة، على سبيل المثال، هي تلك القائمة على التشبيه لتحصيل فائدة 

أن الاستعارة ليست مجرد نقل عبارة من معناها الأصلي، بل هي بناءٌ يعتمد  إلى  ويثير الانتباه    ،معينة 

 .على قواعد دقيقة في التشبيه والمجاز

 :شروط الاستعارة

من  مجموعة  الشعراء  على  فرضوا  الذين  النقاد،  تصورات  يدور ضمن  بالاستعارة  الاهتمام  كان 

 :الضوابط. على سبيل المثال، أعجب ابن رشيق ببيت طفيل الغنوي

 يقتاتُ شحمَ سنامها الرحلُ         فوضعتُ رحلي فوق ناجية                  

في هذا البيت، جعل الشاعر شحم السنام قوة للرحل، وهو نوع من الاستعارة يجعل الصورة قريبة  

 .من الحقيقة

من أهم شروط الاستعارة الحاجة إلى وجود قرينة تدل على أن العبارة مستعارة، حيث يطُوى ذكر  و 

له لبناء    ،المستعار  منه،  والمستعار  المستعار  بين  يكون هناك معنى مشترك  أن  النقاد  اشترط  كما 

 .الاستعارة على أساس من التناسب العقلي بين الطرفين

 :قسم النقاد الاستعارة إلى نوعين و 

 .التي يكون فيها التناسب بين طرفي الاستعارة قويًا :القريبة المختارة .1

التي تبعد فيها العلاقة بين الطرفين إما لبناء المعنى على أساس غير واضح،   :البعيدة المطرحة .2

 .أو بسبب اقحام الشاعر بين المعنى الأصلي والمعنى الفرعي



إلى   وأقرب  أكثر وضوحًا  القريبة؛ لأنها  الاستعارة  يفضلون  العلماء  أن  إلى  ابن رشيق  أشار  وقد 

 :الأصول الأدبية. كما استشهد ببيت أبي تمام

 .زئي بذاك شهيدًاوكفى على رُ      ع لقد عفوت حميدًاي طلل الجم                  

يرى النقاد أن تغيير ترتيب الكلام كما فعل أبي تمام في البيت السابق يعد خروجًا عن المألوف، وهو  

 .ما يعُرف بالقلب، الذي جاء عند العرب في كلام السهو 

 :موقف النقاد من الاستعارة

القاضي الجرجاني من استعارة أبي تمام عن موقف غيره من النقاد، الذين رأوا لم يختلف موقف     

النقاد تجاه  بدأ موقف  إقحام استعارات غير جيدة. ومع ذلك،  إلى  قد تؤدي  البعيدة  أن الاستعارات 

 .م مع مذهبه العقلي في البلاغةئ ة يتغير مع عبد القاهر الجرجاني، الذي وجد أنها تتلاالاستعارة المكني  

 :الاستعارة والتشبيه في التفكير البلاغي

من خلال دراسة الاستعارة والتشبيه، يمكن القول إن التفكير البلاغي، رغم ما شهد من تطورات،  

يعتمد على أسس قديمة  إلى وظيفة   ،بقي  بين هذه الأسس مراعاة الوضوح والإبانة، والنظر  ومن 

 .النص من زاوية المنفعة والجمالية

فقد   ،كان النقاد يعيدون دائمًا إلى هذه المبادئ، مما ساهم في تعميق قضايا البلاغة وتثبيت قواعدها

العرب إلى الفن بطابع عقلي، جعل من وظيفة الفهم والإفهام أولى الأولويات، وبالتالي    ةنظر  تتأثر

وهذا التمسك بالوضوح وربط الاستعارة بالتشبيه ساهم في ،  قللوا من اعتمادهم على الخيال المفرط 

 .عدم اصطدام النص الأدبي مع الذوق العام

 :النظرية البلاغية والتقنين

من هذه الزاوية، يمكن القول إن النظرية البلاغية تحمل طابعًا محافظًا؛ لأنها، كالنحو، تسعى إلى  

فردية تجارب  انطلاقًا من  عامة  قواعد  أدبية    ، تأسيس  تجارب  في  تتحكم  القواعد  هذه  أصبحت  ثم 

 .لاحقة، مما أسس نوعًا من التوازن بين الإبداع والتقنين

 

 

 

 

 

 

 



 خاتمة البحث 

 

بعد استعراض وتحليل "التفكير البلاغي عند العرب: أسسه وتطوره إلى القرن السادس"، يمكن     

القول إن البلاغة العربية ليست مجرد فن لغوي، بل هي علم متكامل تطور عبر العصور، وأسهم 

تكوين النقد الأدبي والفكر اللغوي العربي. من خلال هذا البحث، توصلتُ إلى مجموعة بشكل كبير في  

 .من النتائج التي توضح عمق هذا المجال وأثره الواسع على الأدب والفكر العربي

من أبرز النتائج التي خرجتُ بها، أن البلاغة العربية تأسست كجزء أساسي من التراث الفكري و 

 العربي، متجاوزةً كونها أدوات جمالية لتصبح منهجًا نقديًا يعكس تفاعل النص مع الفكر اللغوي.  

كما أن تطور البلاغة عبر القرون الستة الأولى للهجرة أظهر انتقالها من الاستخدام الفطري للغة إلى  

ثقافية   بظروف  مدفوعةً  للنصوص،  والفكرية  الجمالية  بالجوانب  تعنى  منظمة  واجتماعية دراسة 

 .متعددة

الإسهامات الكبيرة للبلاغيين مثل عبد القاهر الجرجاني والرماني كانت محورية في هذا التطور، إذ 

أضافوا مفاهيم فلسفية وأدبية متقدمة لتحليل النصوص الأدبية والقرآنية، معتمدين على أدوات بلاغية  

حيث انتقلتا من مجرد   مثل الاستعارة والتشبيه. هاتان الأداتان أصبحتا مركزيتين في الفهم البلاغي،

 .وسائل إبداعية بسيطة إلى أدوات تحليلية تسُتخدم لتفسير المعاني وتوضيح الأفكار

لا يمكن إغفال دور القرآن الكريم في تطوير البلاغة العربية، حيث شكل المصدر الرئيسي الذي دفع 

النقاد والمفكرين إلى ابتكار طرق جديدة لتحليل النصوص وفهم دلالاتها. وقد أظهر البحث أيضًا أن 

ساهم   مما  والمنطق،  الفلسفة  مع  تماشت  حيث  بتوجه عقلاني،  تميزت  العربية  في ظهور البلاغة 

 .مدارس بلاغية متعددة ركزت على التحليل العقلي والفني للنصوص

وأخيرًا، أثبت البحث أن البلاغة العربية كانت ذات تأثير كبير على النقد الأدبي، حيث شكلت قاعدة 

أساسية لظهور النقد الأدبي العربي، وأسهمت في إبراز مفاهيم مثل "الفصاحة" و"الإعجاز"، مما 

 .يعزز فهمنا لأهمية البلاغة في تطور الأدب العربي

في الختام، يؤكد هذا البحث على أن البلاغة العربية، بأسسها وتطورها، شكلت ركيزة أساسية في  

بناء الثقافة العربية، وأنها ما زالت تستحق المزيد من الدراسات والتحليلات لتعميق الفهم حول تأثيرها 

 .الكبير على الأدب العربي القديم والحديث

 
 

 

أم خرج بها صاحب القراءة؟



 الرحيم الرحمن بسم الله
 مقرّر تقييم استبانة ملاحظات على التدريس ةئهي أعضاء ردود

 

 عرب 770 قراءات معاصرة للتراث :ورمزه المقرر اسم

 وآدابها العربيةّ اللغة قسم  /والعلوم الإنسانية اتاللغ كلية
  3624-2712  :الشعبة رقم 

 المسعودي محمد بن العزيز عبد :المقرر أستاذ
 الفصل الثاني هـ 1446 .العام الثانيالدراسي  الفصل

 
 
 

التقويم العام جيدّ جدا وهذا يعكس جانبا من الجهود المبذولة 

 رغم ضعف التكوين الأساسي لدى بعض الطلاب

 

 
 المسعودي محمد بن العزيز عبد /المقرر أستاذ

   توقيعه

  

 

 


	أ. نتائج الطلاب:
	ب. نواتج التعلم للمقرر:
	ج. الموضوعات التي لم يتم تغطيتها:
	د. خطة تطوير المقرر: (إن وجدت)

